## श्रीभगवद्रमणमहर्षिविरचितद्राविडग्रन्थस्य संस्कृतानुवादात्मकम्

# सद्दर्गनम्

# श्रीवासिष्टगणपतिमुनिविरचितम्

भारद्वाजेन कपालिना विरचितेन भाष्येण संयुतम्

अरुणाचलक्षेत्रस्थ-रमणाश्रमनिर्वाहकाध्यक्षेण प्रकाशितम्



श्रीभगवद्रमणमहर्षिविरचितद्राविडग्रन्थस्य संस्कृतानुवादात्मकम्

# सदर्शनम्

# श्रीवासिष्टगणपतिमुनिविरचितम्

भारद्वाजेन कपालिना विरचितेन भाष्येण संयुतम्

अरुणाचलक्षेत्रस्थ-रमणाश्रमनिर्वाहकाध्यक्षेण प्रकाशितम्



SAT-DARSHANAM by Sri Vasista Ganapatimuni. Published by T. N. Venkataraman at Sri Ramanasramam, Tiruvannamalai, Pin code 606603.

All Rights Reserved by the Publisher

षान्त

मण्ड

अस

द्वाज

श्रीम

रीक

पयः

मुद्र

सेवि

सर्वे

Second Edition

PERMIT DISPLIES STORING LINE RESPECTATE

Price: Rupees Twelve

Printed by D. S. Krishnachar at Prabha Printing House, 22-A, Dr. D. V. Gundappa Road, Basavanagudi, Bangalore-4

itimuni. amana-

#### प्रस्तावना

इदं सद्दर्शनम् श्रं श्रीभगवद्रमणमह र्षिकृतद्राविडग्रन्थस्य भा-षान्तरीकरणात्मकं तत्रभवान् वासिष्ठगणपितमुनिः कर्णाटक-मण्डलान्तर्गतिहारिसिपुर्यां आनन्दाश्रमे तपश्चरन् रचितवान्। अस्य भाष्यं च तत्रैवाश्रमे गुरोरन्तिकं तपश्चरन्, आर्यो भार-द्वाजः कपाली समारम्य प्रितवान्। अनयोर्म्लभाष्ययोर्निर्माणे श्रीमान् आनन्दाश्रमस्वामी श्रीमहषेरेकान्तभक्तेष्वन्यतमः पुण्ड-रीकपण्डितपुत्रः सुन्दरपण्डितः मूलभाष्यकारयोरतीवोत्साहमुद्दी-पयन्नभवत्प्रेरकः। स एव सम्प्रति सभाष्यस्यास्य सद्दर्शनस्य मुद्रणव्ययभारवहनेनाकार्षीद्रमणाश्रमस्य सेवाम्। तस्मै महापुरुष-सेविने श्रीभगवद्रमणमहर्षिचरणभक्ताय श्रीमते सुन्दरपण्डिताय सर्वेश्वरो दिशतु सर्वं कल्याणम्।

इति

ग्रन्थप्रकाशकः

श्रीनिरञ्जनानन्दस्वामी

use,

#### THE SHE

THE PART OF THE PROPERTY OF THE PARTY OF THE

PENDLE SE

# विषयसूचिका भूमिकाविषयाः

|                      |         | The state of the state of |     |  |  |  |  |
|----------------------|---------|---------------------------|-----|--|--|--|--|
| सं. विषयः            |         |                           | पुट |  |  |  |  |
| I. अद्वैतविचारः      |         |                           | 1   |  |  |  |  |
| II. सर्गविचारः       |         |                           | 5   |  |  |  |  |
| III. बन्धादिविचारः   |         |                           | 9   |  |  |  |  |
| IV. अहंपदार्थविचारः  | ****    |                           | 13  |  |  |  |  |
| V. मोक्षविचारः       |         | ••••                      | 15  |  |  |  |  |
| VI. साधनसिद्धिविचारः | 1       |                           | 17  |  |  |  |  |
| VII. अनुप्रहः        |         |                           | 22  |  |  |  |  |
| VIII. ग्रन्थावतरणम्  |         |                           | 23  |  |  |  |  |
|                      |         |                           |     |  |  |  |  |
| भूमिकापरिशिष्टम्     |         |                           |     |  |  |  |  |
| न्तानका              | III THE | ,                         |     |  |  |  |  |
| जीवव्यक्तिविवेकः     |         |                           | 26  |  |  |  |  |

तक्त्रीहारणी

ाक्ष्मकी अधिक

Part of the first of the first

e : unalane ini

TREESTAN VI.

8.

٤.,

9.

4.

勒

THE MANAGEMENT TO

Page IIV

THE SPREEDING STATE

HOUSE STREET

**不可可以** 

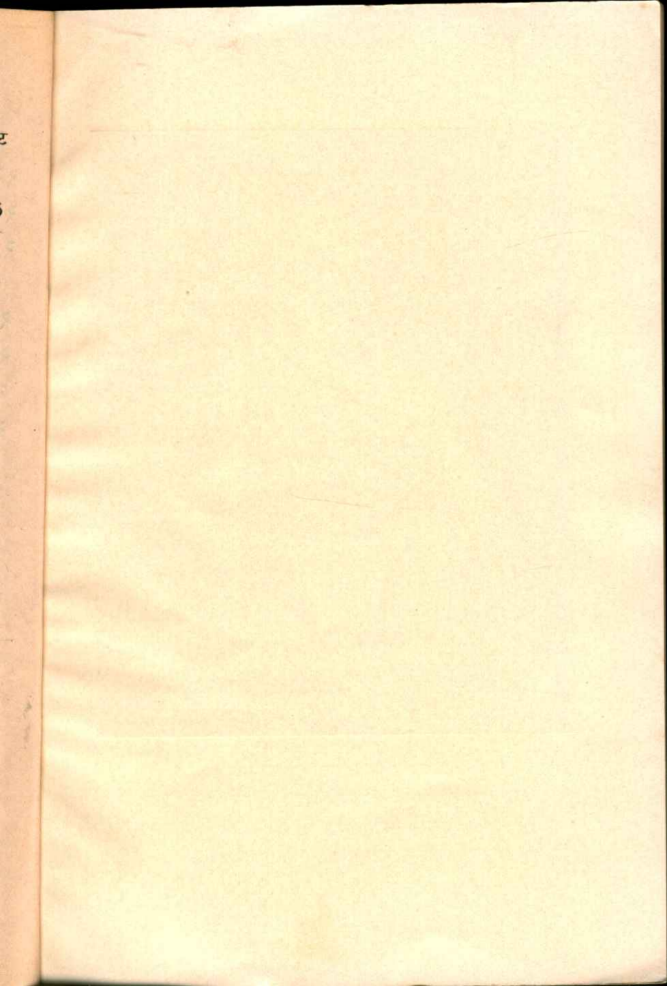
# सद्र्शनग्रन्थविषयाः

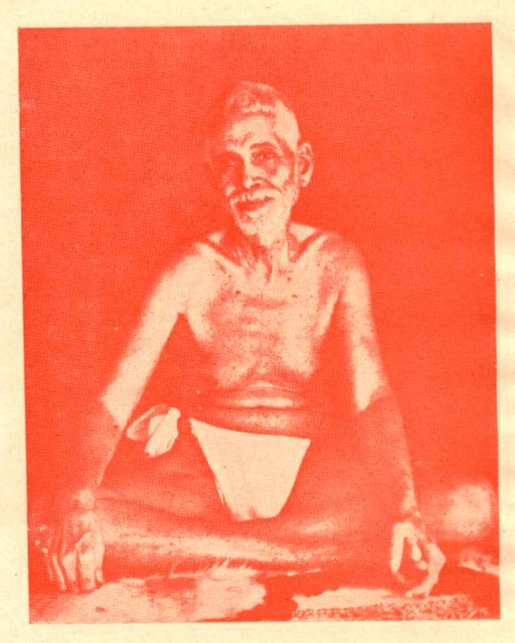
|     | श्लोकः विषयः                                      | पुट |
|-----|---------------------------------------------------|-----|
| 3.  | सत्प्रत्ययाः—निष्ठाश्रयत्वेन निष्कलब्रह्मात्मनः   |     |
|     | प्रतिपादनम्                                       | 29  |
| ٦.  | मृत्युअयं — शरण्यत्वेन सकलब्रह्मणः स्तुतिः        | 34  |
| 3.  | सर्वेर्निदानं — सर्वशक्तस्येश्वरस्य सर्वात्मकत्व- | 100 |
|     | प्रतिपादनम्                                       | 35  |
| 8.  | आरभ्यते—सर्वसमयारम्भस्तत्त्वत्रये न तत्र          |     |
|     | पर्यवसानमिति प्रतिपादनम्                          | 37  |
| 4.  | सत्यं मृषा वा-विकल्पविवादस्य साक्षा-              |     |
|     | त्कारानुपयोगित्वकथनम्                             | 38  |
| ξ., | सरूपबुद्धिः—अखण्डात्मनोऽनन्तदृष्टिस्रक्रपत्व-     |     |
|     | प्रतिपादनम्                                       | 40  |
| 9.  | यत्पञ्चकोशात्मकं—देहात्मबुद्धचा भुवनज्ञानंस्य     |     |
|     | निरूपणम्                                          | 42  |
| ٥.  | शब्दादिरूपं — वृत्तिविषयतादात्म्यनिरूपणद्वारा     |     |
| 06  | भुवनस्य मनोमयत्वप्रतिपादनम्                       | 43  |
| 9.  | थिया सहोदेति-जगतो भास्यत्वं धियो भास-             |     |
|     | कत्वं च प्रतिपाद्य, उभयोः पूर्णं सन्मूलमिति       |     |
|     | प्रतिपादनम्                                       | 44  |

|     | श्लोकः विषयः                                       | पुट    |
|-----|----------------------------------------------------|--------|
| 20. | भवन्तुसंद्र्शन—सद्दर्शनखरूपकथनम्                   | 47     |
| ११. | द्वन्द्वानि सर्वाणि—इन्द्वत्रिपुटीनां म्ळान्वेषणेन |        |
|     | चलनाभावद्वारा सद्दर्शनसिद्धिरिति कथनम्             | 48     |
| १२. | विद्या कथं-विद्याविद्यात्मकद्वनद्वतत्त्वानु-       |        |
|     | सन्धानम्                                           | 49     |
| १३. | बोद्धारमात्मानं — त्रिपुटीम् लान्वेषणकथनम्         | 50     |
| 88. | निद्रा न विद्या — चिदेव परमार्थविद्येति सिद्धान्त- |        |
|     | प्रतिपादनम्                                        | 52     |
| १५. | सत्यश्चिदातमा — सुवर्णस्य भूषणभेदवत् एकस्य         |        |
|     | सचिदात्मन आकारविशेषाणां कथनं                       | 53     |
| १६. | तद्युष्मदोरसादि-असमत्प्रत्ययस्य आश्रयान्वेषण-      |        |
|     | मुपदिष्टम्                                         | 54     |
| १७. | भूतं भविष्यच-कालतत्त्वानुसन्धानमपि आत्म-           | AC III |
|     | खरूपप्रापकमित्युपदिष्टम्                           | 55     |
| १८. | क भाति—आत्मनो देशकालातीतत्वेऽपि देश-               |        |
|     | कालात्मकत्वनिरूपणम्                                | 56     |
| १९. | देहातमभावे—अज्ञविज्ञयोर्देहातमानुभवे मेदा-         |        |
|     | मेदकथनम्                                           | 58     |
| २०. | अज्ञस्य विज्ञस्य च-अज्ञविज्ञयोर्जगद्यति            |        |
|     | अस्तित्वबुद्धौ भेदाभेदकथनम्                        | 59     |
| 22. | विधेः प्रयत्नस्य — दैवपुरुषकारमूलचर्चा             | 60     |

|     | श्लोकः विषयः स्टब्स                            | पुट |
|-----|------------------------------------------------|-----|
| २२. | यदीशितुः — निष्ठाखरूपं आत्मज्ञानमिति कथनम्     | 62  |
| २३. | आत्मानमीक्षेत—आत्मपरदंशीनखरूपकथनं              | 63  |
| 28. | धिये प्रकारां — आत्मदर्शनान्त भिन्नं परदर्शन-  |     |
|     | मिति कथनम्                                     | 64  |
| २५. | न वक्ति देहः — अहंधीखरूपविचारः                 | 64  |
| २६. | देहो न जानाति—प्रन्थिखरूपविवरणम्               | 65  |
| २७. | रूपोद्भवः—अहङ्कारविलासकथनम्                    | 67  |
| २८. | भावेऽहमः—अहङ्कारत्यागस्य सर्वजयसाधनत्व-        |     |
|     | कथनम्                                          | 68  |
| २९. | सत्या स्थितिः—खमूळान्वेषणेन अहंभावलये          |     |
|     | निष्ठासिद्धिकथनम्                              | 69  |
| 30. | कूपे यथा-हृदयविद्यासारभूतस्य मज्जनमार्गस्य     |     |
|     | उपदेशः                                         | 70  |
| ३१. | मौनेन मज्जन्मनसा—मौनचर्चैवात्मविचार            |     |
|     | इति प्रतिपादनम्                                | 71  |
| ३२. | गवेषणात्प्राप्यजीवनमुक्तस्य निरहङ्कारत्वे परेण |     |
|     | सह नित्यशुद्धाहम्भावरूपसाधर्म्यकथनम्           | 72  |
| ३३. | अहङ्कृतिं यो-जीवन्मुक्तस्य दुरवगमा जीव-        |     |
|     | यात्रेति निरूपणम्                              | 73  |
| 38. | आह स्फुटं मितदौर्बल्यादिचारबाहुल्यमिति         |     |
|     | कथनम्                                          | 74  |

|     | श्लोकः विषयः                                      | पुट |
|-----|---------------------------------------------------|-----|
| 34. | नवेदायहं मां —अन्यभिचारेण द्रष्टृत्वात् आत्मन     |     |
|     | एकत्वकथनम्                                        | 75  |
| ३६. | हत्प्राप्य सद्धाम—सिद्धात्मखरूपाज्ञानं माया-      |     |
|     | विलास इति कथनम्                                   | 76  |
| ३७. | सिद्धस्य वित्तिः — आत्मलाभस्य सिद्धिपारम्य        |     |
|     | कथनम्                                             | 77  |
| ३८. | सोऽहंविचारः—सोऽहंभावनायाः किञ्चित्साध-            |     |
|     | नत्वकथनम्                                         | 78  |
| ३९. | द्वैतं विचारे — आत्मनो नित्यसिद्धत्वप्रतिप्रादनम् | 79  |
| 80. | करोमि कर्मेति-कर्तृत्वधीपरित्यागात् कर्म-         |     |
|     | बन्धान्मुक्तिरिति कथनम्                           | 80  |
| 88. | बद्धत्वभावे —सिद्धात्मखरूपस्य बन्धमोक्ष-          |     |
|     | विवर्जितत्वकथनम्                                  | 81  |
| 82. | रूपिण्यरूपिणी-मुक्तपुरुषस्य सशरीरत्वादि-          |     |
|     | विचारो न मुक्तिसाधनं भवतीति प्रतिपादन-            |     |
|     | द्वारा अहङ्कारप्रणष्टिरेव मुक्तिरिति प्रतिपादनम्  | 82  |
| 83. | सद्दर्शनं द्राविड—प्रन्थसमाप्तिकथनं               | 84  |
| 88. | सत्तत्वसारं — अस्य शास्त्रस्य विषयसम्बन्धाधि-     |     |
|     | कारिप्रयोजनानि प्रतिपाद्य, शब्दप्रामाण्यविचार-    |     |
|     | द्वारा ग्रन्थस्य प्रामाण्यनिरूपणम् 84-            | -89 |





विशदहसिते पूर्णा शान्तिः सुधाकरसोदरे स्थिरपृथुलयोः पूर्णा शक्तिः दृशोरतुलार्चियोः । दृदयकमले नित्या निष्ठा बहिश्च सरत्प्रमे रमणभगवन् को वा मौनी समस्तव भूतले ॥

# सद्दर्गनभाष्यभूमिका॥

一面是"自己"的一种,

ं वर्ष है श्रवहरीय सत्तो माना क्यान्यानामान्त्रीकाराजी क्षान

निव तपत कृषित् त कामिन्य पुरुष्त्वापत्रम् प्रकार के विकास

I

### अद्वैतविचारः

'सदेव सोम्येदमग्र आसीत्' 'सर्वं खिल्वदं ब्रह्म' 'पुरुष एवेदं सर्वं यङ्कृतं यच्च भव्यम्' इत्यादिवचनैरिदं सर्वमिति निर्दिष्टस्यास्य जगतः सच्छव्दवाच्यो ब्रह्मापरपर्यायः पुरुष एवोपादानकारणाख्यं मूलद्रव्यं भवतीति सिद्धम् ।

तथा च, तदैक्षत स तपोऽतप्यतेत्यादिवाक्यैस्तपसा जगन्निष्पत्तौ सिद्धायां तस्यैव सर्वनिमित्तकारणत्वं प्रतिपादितं भवति । एवं सर्वस्यास्य मूळतः परिकरतश्च सर्वा कारणसामग्री तस्मिन्नेकस्मिन्नद्वितीये ब्रह्मणि द्रष्टव्या ।

तथा सति, इदमहम्भावाश्रययोर्बाह्याभ्यन्तरयोर्जडचेतनपद-वाच्ययोर्जगज्जीवयोरितरेतराश्रयत्वादन्वेषणीयम् लखभावयोः सदेक-पुरुषम् ल्लेनानयोरितरेतराश्रयत्वोपपत्तिरभ्युपगम्या भवति । कथं १ एकस्यैव सतो नानारूपत्वश्रवणाज्जगज्जीवोभयविधत्व-मपि तपत ईक्षितुः कामयितुर्वा पुरुषस्यापारशक्तिपदवाच्यतपः-प्रभावायत्तं वक्तव्यम् ।

ईक्षणाख्यस्य तपसो जगजीवित्सृष्टिनिमित्तभूतस्य चिच्छक्ति-रूपत्वादेकस्यैव ईक्षित्रीक्षितव्यत्वेन परिणामपदव्यवहार्यमविभा-ज्योभयरूपत्वं सम्पद्यते । ब्रह्मणः परिणामाभ्युपगमे दुग्धस्य दन्नीव विनष्टिशङ्का मा भूदिति सुवर्णस्य भूषणभेदेष्विव सद्वस्तु-स्वरूपस्य जगजीवभेदेषु स्थिरत्वमामनन्ति छन्दोगाः।

सतः पुरुषस्य निरवधिकोपचीयमानविभवेन ईक्षणाख्येन तपसाऽसंख्येयांशेषु नानाळोकनानाजीवभावेनाभिव्यक्तेषु सर्वत्र खरूपैकत्वं न बाधितं भवति । नानाभावत्वेऽप्येकखरूपत्वं एक-खरूपत्वेऽपि नानाभावावस्थितत्वं चावगन्तव्ये । तस्मा'दात्मैवेदं सर्वं ', 'इदं सर्वं तत्सत्यं स आत्मा ', 'आत्मैव सर्वाणि भूतान्यभूत्' इत्येवंजातीयकैर्वाक्यैः खभावादखण्डखरूप एक एव पुरुषः प्रभावादनेकजगज्जीवप्रकारळक्षणो ळक्ष्यत इत्यवगम्यते ।

अतीन्द्रियानुभवदृष्ट्या सद्दस्त्वेकमेवाद्वितीयं इन्द्रियानुभव-दृष्ट्या त्वनेकं द्वन्द्वभूयिष्ठं भवतीत्यनयोरतीन्द्रियेन्द्रियग्राह्ययो-रेकानेकयोर्विरोधमवछोक्य एकस्य सत्यत्वमन्यस्य मिथ्यात्वं च प्रतिपाद्य विरोधं परिहरन्त्येके । एकस्यैवानेकरूपत्वश्रवणादनयो-विरुद्धत्वं पुरुषबुद्ध्यपेक्षमेव न वस्तुगतम् । तथा सति प्रकारान्त-रेण वरं विरोधपरिहारो यदि स्याद्विरोधः ।

ले घटरूपे भावाई ज्ञाने व घटरू प्रतिपा प्रतिपा याथा खरू गतमे र्द्रव्या ज्ञापव प्रकारे कम्बु

> गौणां भूषण पदव छक्षण

एवं त

फलं

लोके घटादिप्रहणे, मृण्मयोऽयं घट इति ज्ञानमन्तरेणापि घटरूपे गृहीते घटरूपस्य तद्ग्रहणस्य वा मृण्मयत्वज्ञाना-भावाद्धेतोर्मिथ्यात्वं नोच्यते । न वा घटो मृण्मय इति सति ज्ञाने गृहीतस्य घटरूपस्य मिथ्यात्वं वक्तुं युक्तम् । मृण्मयत्वं घटरूपं चोभयमपि घटस्य याथार्थ्यसम्पादकं भवति । मृण्मयत्वे प्रतिपादिते घटरूपं न प्रतिषिद्धं भवति । तथा घटरूपे प्रतिपादिते मृण्मयत्वं च न प्रतिषिद्धचते । तस्माद्वस्तुगतं याथार्थं पुरुषबुद्धेर्प्रहणसामर्थ्येन द्विविधं भवतीति वक्तव्यम् । खरूपज्ञापकं घटस्य मृण्मयत्वं वस्तुगतं मुख्यं तत्त्वम् । वस्तु-गतमेव कम्बुग्रीवाद्याकृतिमत्त्वं तु गौणं तत्त्वम् । आकारादे-र्द्रव्याश्रितत्वात् द्रव्यवाचकस्य खरूपपरस्य मुख्यत्वात् खरूप-ज्ञापकमेव मुख्यं तत्त्वं भवति । एकस्यैव चक्षुरादिभिर्नाना-प्रकारेण प्राह्यत्वात् कम्बुप्रीवाद्याकारादिमत्त्वं गौणं तत्त्वं भवति। कम्बुग्रीवाद्याकारादिमत्त्वस्य पृथग्ग्रहणं तु केवलं बुद्धीन्द्रियापेक्षं। एवं तत्त्वग्रहणेषु मुख्यगौणयोर्विविक्ततया ग्रहणे नास्ति विरोधः। फलं च भूयः । सत्यं च समग्रं भवति ।

य

न

त्र

दं

ग

व

च

जगजीवेश्वराख्यतत्त्वव्यवहारे चैवमेव सत्यमेकं ब्रह्म मुख्यं गौणमिति देधावगन्तव्यं भवति । सत्खरूपस्य ब्रह्मणः सुवर्णस्य भूषणमेदवज्जगजीवप्रकारेण परिणामे सिद्धे जगजीवापेक्षयेश्वर-पदवाच्यत्वं सिद्धयति । अखण्डखरूपमेव खप्रभावान्नानाप्रकार-छक्षणछित्तं भवति । तस्य जगजीवप्रकाराश्च द्रव्यस्य गुणा इव तिस्मिन्नेव ब्रह्मणि तादात्म्यसम्बन्धेनावस्थिताः प्रकारकला-विशेषगुणपदव्यवहार्याश्च भवन्ति ।

एषां भूतानां जन्मादिस्थानं जगदाख्यमिदं सर्वं घटस्या-कारिवशेष इव गुणकळावाच्यो ब्रह्मणः प्रकारिवशेषो भवतीति हेतोरिदं सर्वं ब्रह्मणो गौणं तत्त्वं पाक्षिकं सत्यमिति वा भिण-तव्यम् । अस्य सर्वस्य जगतो मूळद्रव्यं घटस्य मृदिव सदाख्यं वस्त्वेवेति तु ब्रह्मणो मुख्यं तत्त्वं भवति । एवमुभयोरिवरोधः । एकस्य मुख्यतत्त्वस्य निर्गुणस्य सत्यत्वं अन्यस्य गौणतत्त्वस्य मिथ्यात्वं चेति वादस्याखारस्यं स्पष्टम् । सगुणनिर्गुणयोरेकत्र सम्भवादिवरोधाच्च ॥

निर्गुणनिष्कछादिनिर्देशेन गुणातीतत्वादि विवक्षितम्, न गुणादिरहितत्वमिभग्नेतम् । नैतन्मात्रम्, ब्रह्मणो महतोमहीयस्त्व-स्याणोरणीयस्त्वस्य चोक्तत्वादुभयथाप्यतीन्द्रियत्वे सिद्धे, असङ्ख्ये-यानामंशानामनन्तानां गुणानामुत्पादकमपि तानतीत्य वर्तत इति निष्कछत्वादेस्तात्पर्यम् । अखण्डं तद्वस्तु सर्वशक्तं ब्रह्माख्य-मनेकब्रह्माण्डकोटिमीक्षणात् खांशेन सृष्ट्वाऽनुप्रविष्टमपि सृष्टेषु छोकेषु न विनष्टं भवतीति प्राह्मम् । अतो ब्रह्मणो देश-कालातीतत्वेऽपि देशकाल्यापकत्वं विदो वदन्ति । तस्मात्सर्वत्र खांशमूतेऽणावपि खरूपेण पूर्णं भवति ब्रह्मेति, अतिविशाल्मद्वैतं प्रतिपादयन्नतिगहनार्थोऽयमागमो भवति—"पूर्णमदः पूर्णमिदं पूर्णात्पूर्णमुद्दच्यते । पूर्णस्य पूर्णमादाय पूर्णमेवावशिष्यते ॥" मूळ भवा तद

सूक्ष वग

प्रयु जग

ज्ञा

सि

का मेव

तन

प्रह

न्छा-

स्या-तीति

ाणि-

ाख्यं वः ।

वस्य कत्र

Sp.

न स्त्व-इये-

्र ।र्तत

ब्य-

ष्टेषु श-

र्वत्र

द्वैतं

मेदं

1 "

इदमुक्तं भवति । घटस्य मृण्मयत्विमव सर्वस्थास्य जगतो म्ळद्रव्यं सत्स्वरूपमदृष्ट्वा यद्ज्ञानं प्रवर्तते तदपूर्णं ज्ञानं भवति । तदेव पूर्णं सत्यमिति प्रतीतिरेव मिथ्याज्ञानम् ; न तु तदपूर्णं ज्ञानमेव मिथ्येति वाच्यम् । अपूर्णज्ञानस्यातिस्थूळत्वात् सूक्ष्मतत्त्वानवगाहित्वादज्ञानप्रायत्वम् । तत्त्वसारं सत्स्वरूपमन-वगम्य जगद्रूपमात्रप्रहणमनर्थहेतुभवतीति तत्र निन्दापरमज्ञानपदं प्रयुक्षते । मूळस्वरूपप्रहणे तु ब्रह्मण एव सर्वात्मभावे स्पष्टे तस्य जगत्प्रकाराज्ञीवप्रकाराच्चानन्यत्वं स्पष्टं विज्ञायेत । तदेव पूर्णं ज्ञानम् , तदेव समग्रं सत्यम् ॥

#### II

#### सर्गविचारः

सचित्वरूपस्याखण्डात्मन ईक्षणतपश्चिच्छक्तिपदवाच्यानिसर्ग-सिद्भव्यापारानिष्पन्नादस्माज्जगतो जायमानानां परिपाकमेदा-दन्नमयप्राणमयमनोमयादिशरीरमेदवतां नानाजातीयानां भूतानां कर्मेन्द्रिय-ज्ञानेन्द्रिय-दिव्येन्द्रियाद्यभिव्यक्तिषु भिन्नसामर्थ्यानामेक-मेव मूळमायतनमेकमेव मूळखरूपमित्यवधारणीयमिदं दुरवगाहं तत्त्वं स्मृत्युपस्थापनाय बहुकृत्वोऽभ्यसनीयमभ्यस्तं न दोषाय भवति॥

सर्वेषु भूतेषु समानं हि ब्रह्म । तथाप्येषां क्रियाकरणपदार्थ-प्रहणानुभवस्वीकरणसामर्थ्येषु सुतरामस्ति भेदः । अयुगपदनेकत्र जायमानत्वानेषामस्ति समानं सामर्थ्यम् । स्रष्टृशक्तेर्देशकालात्म-कत्वस्वीकारात् सृष्टौ मेदसिद्धिः । पूर्णधननिश्चलदेशात्मावस्थाने बहिरुपलभ्यमानविषयाणामनन्तमेदवत्त्वं सिद्धयति । शून्य-वित्ररन्तप्रत्चलत्कालात्मावस्थानेऽन्तर्निरन्तरमुद्गतानां वृत्तीनां अनन्तमेदवत्त्वं समरणादिव्यवहाराः बहिरपि सर्वत्रावस्थामेदाश्च मवन्ति ॥

एवं चित्खरूपस्य स्रष्टुरपारशक्तेर्देशकालात्मपरिप्रहमन्तरेण सृष्टिरेव न भवति । असत्यां सृष्टावस्मदादीनां सत्ताव्यवहार-स्यासम्भवः। व्यवहारानुभवसिद्धायां सृष्टौ अस्मदादीनां सत्ता सिद्धा । सर्जनानुप्रहाय स्रष्टृशक्तिस्तीकृताभ्यां देशकालाभ्यां सर्वेषां वस्तुजातानां भूतानां च व्याप्यत्वमवगन्तव्यम् । बाह्याभ्यन्तरेषु देशकालयोरनन्तमेदसाधकत्वात् सर्वव्यापकसद्भावे महासत्तायां विविधा जातिः, एकैकस्यां जातौ अनन्ता व्यक्तयश्च भवन्ति । अन्नमयेऽस्मिन् जगति बह्वीषु पदार्थजातिषु एकै-कस्यामपि जातावनन्ताः पदार्थव्यक्तयः । सरित्पाषाणप्रभृतीनां वटादिवृक्षवर्गाणां पशुपक्ष्यादिजन्त्वनां सतीषु साधम्यप्रतिष्टासु नानाजातिष्वेकैकस्यां जातावनन्तवैधम्यविशिष्टा अनन्ता व्यक्तयो निष्यद्यन्ते । एवं मानुषजातावप्यसङ्ख्येया व्यक्तयो भवन्ति ।

अत एव देवदत्त इवाकारेण गुणेन वा यज्ञदत्तो न दश्यते। अनुभवप्रहणिक्रयाकरणोपकरणादानविनियोगसामर्थ्येषु मानुषाणां प्रत्येव

भेदेषु शरीर छम्य प्रवर्त

> बन्ध परिष विम

> > भूत किं

मह

वि छ

+

प्रत्येकमत्यन्तमस्ति विशेषः । एषा सृष्टेर्वेचित्री यदमेदादखण्ड-खरूपादनन्तमेदानां निष्पत्तिर्भवति ॥

त्म-

थाने

न्य-

ीनां

ाश्च

रेण

ार-

ात्ता

भ्यां

द्रावे

यश्च

कै-

ोनां

गसु

न्ता

त्यो

ते।

णां

एवं सर्वाश्रयभूते निरविधिकाभेदखरूपे अखण्डात्मन्यनविधिक-भेदेषु निष्पद्यमानेषु किचिन्मानुषव्यक्तेः "किमिदं जगद्यत्रेदं मे शरीरम् १ कुत इमानि भूतानि येषामुत्पितिस्थितिभङ्गा उप-छम्यन्ते १ कोवाहं यस्यैतादृशी जिज्ञासा भवती"ति मीमांसा प्रवर्तते। एवं जातजिज्ञासस्य मानुषस्य किमिप बन्धज्ञानमुत्पद्यते, बन्धस्फूर्तेर्मुक्त्यपेक्षा च जायते। तस्मादृज्वीयस्यास्ति मुमुक्षा तं परिपक्षमाद्वः। पक्षस्य मानुषस्याध्यात्मविद्याधिकारः। अत्र विमर्शरिसकानामियं भवति विचिकित्सा—

"अखण्डात्मखरूपस्य नित्यशुद्धबुद्धमुक्तस्वभावस्य सर्व-भूतात्मभूतत्वे सिद्धे, कस्य बन्धो यस्मान्मोक्तुमिच्छा जायते ? किंखरूपो वा स बन्धः ? को वा स पाको येन पको भूत्वा मोक्षाधिकारी भवती "ति ।

अत्रोच्यते । परस्य ब्रह्मणः सर्वशक्तत्वाल्लोकानां सम्भवे, सृष्टं जगदिदं जडपदवाच्यं स्रष्टृचैतन्यमीश्वरपदवाच्यं च भवति । एकस्याखण्डात्मनः सृष्टिनिमित्तकमिदं द्रष्टृत्वं दृश्यत्वं चेत्यवधार्यम् । अपरिच्छेदस्याखण्डस्वरूपस्य सद्वस्तुनो विषयि-विषयात्मकः परिच्छेदस्सिध्यति । यद्यपि विषयिणीश्वरे विषयभूते छोके च भासमानं सिच्चदेकमेव वस्तु, तथापि विषयि-भूतेश्वरस्य भासकत्वात् आत्मदृक्पदवाच्यत्वं विषयभूत्छोकस्य भास्यत्वादनात्मदृश्यजडपद्व्यवहार्यत्वं च प्राह्मम् । अनन्त-परिच्छेदसमर्थस्य भासकचैतन्यस्य चित्प्रभावृत्तेराकारविशेषा एव सृक्ष्मावस्थासु ज्ञानिक्रयात्मकचित्तप्राणरूपेण व्याप्रियमाणाः स्थूलावस्थायां जडपदवाच्यजगद्रूपपरिणामं प्राप्ता भवन्ति ।

प्राप

सूर

पा

ज

ज्ञा

त

अत एव समिष्टिभूतलोकरूपस्य विषयस्य विषयभूतज्ञातु-रूपेश्वरेण तादात्म्यमाद्यः प्राज्ञाः। "सर्वं खिल्वदं ब्रह्मे"ति ब्रह्मणः सर्वभूतत्वप्रतिपादकश्चतेरेषा हि युक्तिः। एवं ब्रह्माण्डरूपसमिष्ट-परिच्छेदे पिण्डाण्डरूपव्यष्टिपरिच्छेदे वा विषयिचैतन्यस्य चित्प्रभा-वृत्तिद्वारा विषयाकारावस्थितत्वं ज्ञेयम्। उक्तं चोमासहस्रे,

> " न चेत्समष्टिविज्ञानविभूतिरिखळं जगत्। विषयव्यष्टिविज्ञानतादात्म्यं नोपपद्यते॥ दश्यते विषयाकारा प्रहणे स्मरणे च धीः। प्रज्ञाविषयतादात्म्यमेवं साक्षात्प्रदश्यते॥"

अतः, विषयिचैतन्यस्य कारणभूतभासकत्वं विषयभूतस्थूळ-लोकस्य भास्यत्वं चावगन्तव्यम् । स्थूलजडस्य विषयपद-वाच्यस्य लोकस्य कारणचैतन्यविषयिपदवाच्यस्य परमात्मनश्च मध्ये या चित्प्रभाविलसिता चित्तप्राणपदवाच्या ज्ञानिक्रयामयी शक्तिर्निरन्तरं व्याप्रियते सा सृक्ष्मपदवाच्या भवति ।

एषा सूक्ष्मवृत्तिर्जगदीशयोर्जडचेतनयोर्भास्यभासकयोरन्तरे प्राणादिलोकपदवाच्या भवत्यध्यण्डम् । अधिपिण्डं तु, अनन्त-शिषा एव वेयमाणाः

। भूतज्ञातृ-ते ब्रह्मणः पसमष्टि-

चित्प्रभा-

स्रे,

्तस्थूळ-ाषयपद-गात्मनश्च फ्यामयी

योरन्तरे इं तु, प्राणादिकोशपदवाच्यं अन्नमयदेहस्यात्मनश्च मध्ये व्याप्रियमाणं सूक्ष्मशरीरं भवति ।

ज्ञानापेक्षया जडचेतनयोर्भास्यभासकभावः क्रियापेक्षया पाच्यपाचकभावो भवति । जगित चिता भास्यमाने पच्यमानं जड'भिदं जगत्" पकं भवति । जगित पकतां गच्छिति ज्ञानिक्रयाशक्रयात्मकप्राणमनोमयाः मानुष्व्यक्तय उत्पद्यन्ते । तदुक्तमुपदेशसारे,

> " चित्तवायवश्चित्क्रियायुताः शाखयोर्द्रयी शक्तिम् छका । " इति ॥

#### III

#### बन्धादिविचारः

देशकालिनिमत्तापेक्षसत्ताकानामनन्तमानुषव्यक्तीनां परिपाक-मेदात् कचिन्मानुषस्य बन्धज्ञानं जायते, कचिन्न । उत्पन्न बन्धज्ञानस्य मोक्षावकाशः, अनुत्पन्नबन्धज्ञानात् पशुप्रायात् पुरुषादुत्पन्नबन्धज्ञानः पक्ततरः, ततोऽपि मुक्तबन्ध इत्येष सर्वोऽपि परिपाकविभवश्चिच्छक्तिविलास इत्यवधार्यम् । एवं सर्वकारण-भूतेन भासकचित्प्रकाशेन भास्यमानानां ज्ञानिक्रयात्मिकानां वृत्तीनां जडपदवाच्यानां विषयाणां च परिपाकः सम्भवति । तस्मात्पाको वृत्तिगतो विषयगतश्चेत्युक्तं भवति । ्ष्वं स्थितं, बन्धस्वरूपं स्पष्टं भवति । विषयविषयिणोर्जड-चेतनयोः सम्बन्ध एव सूक्ष्मशारीरपदवाच्यो बन्धो भवति । ज्ञानिक्रयाशक्तेर्निष्पन्नस्य स्क्ष्मशारीरस्य मनःप्राणात्मकत्वेऽपि मनसः सूक्ष्मतरत्वात् चित्प्रकाशसन्तिहितत्वाच्च मन एव सूक्ष्म-शारीरिमिति कचिदुच्यते ।

अनेन जडचेतनसम्बन्धेन देहात्मबन्धसाधकेन सूक्ष्मशारीरेण देहे नित्यात्माभिमानः चिदात्मिन च जन्मादिशरीरधर्मवत्त्वबुद्धिश्च भवति ।

अथ कस्यायं बन्धः ? उच्यते—सर्वाधारभूतस्य सर्वान्तर्यामि-चैतन्यस्य सर्वत्राध्यण्डमधिपिण्डं चाधिष्ठातृरूपामिमानित्वादेव महत्यणौवा ज्ञानिक्रयात्मकव्यापारस्यावकाशो भवति ।

अस्याभिमानिचैतन्यस्य सर्वत्र शक्तत्वमविस्मार्यम् । शक्ति-शक्तयोर्वाचैव विभागः शक्यते कर्तुम् । न वस्तुतोऽनुभूतितो वा । शक्तिश्च सामर्थ्यरूपा भैवति ।

अणौ महति वा व्यष्टौ समष्टौ वा व्यक्तीनां प्रत्येकमुत्पत्ति-स्थितिल्लयानुकूलं यावदपेक्षं स्वभावतः सामर्थ्यमनुगृह्णाति हि चैतन्यम् । परिच्छिनेष्वनन्तमेदरूपेष्वन्नमयेषु पदार्थेषु, अन-प्राणमयेषु वृक्षेषु, अन्नप्राणमनोमयेषु मनुष्येषु, तत्तदुत्पत्तिस्थिति-भङ्गानुसारेणानुप्रवेशानुप्रहाधिष्ठानपदवाच्यमभिमानं स्वभावतः कर्तुं शक्नुवाना शक्तिरियं भवति विचित्रा सचित्स्वरूपस्य सर्वेश्वरस्य ।

अथ जडदेहचिदात्मनोर्मध्ये व्याप्रियमाणस्य सूक्ष्मशरीरस्य देहात्मबन्धरूपत्वप्रतिपादनात् तदभिमानिचैतन्यस्य बन्धवत्त्वा-पत्तिरिति चेत्, नित्यसिद्धस्य चैतन्यस्य नास्ति बन्धः । न वा बन्धाभिमानित्वात्तस्य बद्धत्वं भवतीति वक्तुं युक्तम् । सर्वत्र चिदभिमानित्वस्य निसर्गसिद्धत्वात् । तर्हि सूक्ष्मशरीरपदवाच्ये बन्धे कोऽपि स्याद्वन्धानुभवशाली येनाभिमानिचैतन्यं लक्षितं भवति । तं बन्धानुभवशालिनं खयं बन्धखरूपं, सूक्ष्मशरीराख्य-प्राणमनोवृत्तिरूपेण तादात्म्यमनुभवन्तं, अभिमानिचैतन्यस्यानु-ग्रहेण वृत्तिविषयाकारतां आपद्य वृत्तीर्विषयांश्च स्वीकुर्वन्तं, आश्रयपरतन्त्रं, खतन्त्रंमन्यं, आत्मरूपेणाभासमानं अहङ्कार-माहुः । सोऽयमात्माभासो रूपे रूपे जनित्वा रूपादूपं गच्छन् सततविचाली, रूपालम्बनो रूपततिप्रतिष्ठः खयं रूपवर्जितोऽहं-पदस्य वाच्यार्थत्वेन जीवपदवाच्यो भवति । बन्धबन्धवतो-राश्रयाश्रितयोरभेदाध्यवसायेनात्माभासोऽयमहङ्कारजीवनी जीवः, बन्धो बन्धवांश्च भवति ।

सूक्ष्मशरीरे प्राणमनोवृत्तिरूपे चिदात्मच्छायायाः प्रतिभास-मानत्वादात्माभासपदवाच्याहङ्कारमाश्रित्येव सूक्ष्मशरीरस्य व्यापारः प्रवर्तते । दीपस्य प्रभेवाहङ्कारस्य विस्तीर्णवृत्तिमयी विक्षेपिका शक्तिरेव सूक्ष्मशरीरपदवाच्या भवति । तस्माद्वद्वबन्धयोरहङ्कार-तद्वृत्त्योरभेदेनायमेवाहङ्कार आत्माभासो जीवो देहात्मबन्धः सूक्ष्मशरीरं मन इति च नामभिव्यवहृतः । बन्धवतोऽस्य

वेणोर्जड-भवति । कत्वेऽपि स्क्स-

महारीरेण वबुद्धिश्च

तयामि-नेत्वादेव

शक्ति-भूतितो

त्यत्ति-ते हि

अन्न-स्थिति-

गवतः

रपस्य

गारि

रात्म

चि

देह

सन

कुर

पु

Ŧ

बन्धज्ञानान्मुमुक्षा जायते । तस्मादस्यैव चिदाभासस्य बन्धमोक्षौ भवतः । आत्माभासस्यास्याहङ्कारस्य वृत्तिमयस्यापरिपकावस्थायां विषयाकारप्रस्तत्वं पकावस्थायां खम्ळाश्रयात्मान्वेषणवृत्तिमात्रा-वस्थितत्वे आत्मेतरवृत्तिविषयेभ्यो विमुक्तत्वं च भवतः ॥

अथ बन्धमोक्षप्रदे राक्ती अत्रैवात्माभासविक्रसिते वृत्तिमये स्र्मरारीरे गुप्ते बीजमूते भवतः । सर्जनप्रवृत्तायां चिच्छक्ताव-विभागामेदात्मखरूपे विभक्तानां भिन्नानां व्यक्तीनां मूळ-खरूपात् पृथग्भावानुभवसाधिका विषयाभिमुखीकरणदक्षा सर्वेषां मेदगतानामावरणानां सम्पादयित्री तिरोधानशक्तिश्चिज्जड-प्रिन्थबन्धं विदधाना सर्वा अपि वृत्तीर्विषयप्रस्ता वितन्वाना स्र्भशरीरात्मना पुरुषेऽवित्रष्ठते । एषा खयं बन्धखरूपिणी बन्धाय भवति ।

अत्रैव बन्धमये सृक्ष्मशारीरे चिदात्मच्छायामुपधायात्मरूपेणा-भासमानमहङ्कारं कल्पयित्वा तं बहुधा प्रेरयन्ती वृत्तिविस्तरात्मना स्थूळविषयप्रसनेन च सुखदुःखमोहादीननुभाव्य तदनुभवद्वारा परिपकं विदधाना चिज्जडयोर्देहात्मनोर्बन्धं मोचयित्वा सृक्ष्म-शारीरमयमहङ्कारं एकाग्रात्माकारसृक्ष्मतमवृत्तिरूपं विधायानु-गृह्णात्यनुग्रहात्मिका शक्तिः।

एवं तिरोधानशक्तिरात्मच्छायया तमहङ्कारं वृत्त्यात्मकावर-णेन विषयात्मकविक्षेपेण च जडाभिमुखं प्रवर्तयन्ती बन्धाय भवति । अनुप्राहकशक्तिस्तु विषयविक्षेपाद्वृत्तीर्विनिवार्य सर्वार्थ- गामिनीर्वृत्तीरेकाग्राहङ्कारवृत्तावुपसंहृत्य तत्र तन्मूळभूताहमाका-रात्मखरूपवृत्तिं प्रतिष्ठापयति । तस्माद् द्विविधेयं सर्जनप्रवृत्ताः चिच्छक्तिस्तिरोधानानुप्रहात्मिका सूक्ष्मशरीरप्राणमनोमयवृत्ति-देहात्मबन्धापरपर्यायचिज्जडप्रन्थौ चिदाभासवाच्येऽहङ्कारे च सन्ततं व्याप्रियमाणा भवति ।

इति संक्षेपतो बन्धस्य बन्धवतः पाकस्य च विचारः कृतः।

#### IV

#### अथाहंपदार्थविचारः

'सर्वं खिल्वदं ब्रह्म' 'एकमेबाद्वितीयं ब्रह्म' 'सत्यं ज्ञान-मनन्तं ब्रह्म' 'प्रज्ञानं ब्रह्मे'त्यादिपरमार्थसत्यप्रतिपादकेषु वाक्येषु प्रथमपुरुषं प्रयुज्य सृष्टिप्रकरणे ' ऽनेन जीवेनात्मना नामरूपे व्याकरवाणि' 'सोऽहमस्मीत्यप्रे व्याहरत्ततोऽहं नामाभवत् ' इति उत्तमपुरुषप्रयोगश्रवणात् तत्सत्यं वस्तु अहंपदस्य परमार्थभूतः पुरुष आत्मा भवतीत्यवगम्यते । अतः सर्वभूतात्मभूतात्मा सर्वेश्वरः पुरुषः सर्वत्र सृष्टावहंप्रत्ययस्याश्रयः सन् अहंपदस्य परमार्थो भवति । अग्नेर्विस्फुलिङ्गेष्विव ब्रह्मणो नानाजीवेष्यभिव्यक्तेषु देवदत्ते जीवव्यक्तावहंप्रत्ययस्याश्रयो य आत्मा स एव छक्ष्यो भवति । सर्वभूतात्मभूतात्मा हि ब्रह्म । सर्वेषां भूतानामात्मभूतो य आत्मा स द्यद्वितीयः सर्वेश्वरः परमात्मा । तस्मादेवदत्त्तयज्ञदत्तादिषु व्यक्तिषु प्रत्येकमहमाश्रयभूतात्मैवाहंपदस्य छक्ष्यार्थो भवति । स चात्मा व्यक्तौ व्यक्तौ पृथगहंभावानुभूतेराश्रयो भवति । सर्वाश्रयभूताव्यक्ताखण्डात्मन एव व्यक्त्याश्रयभूतात्मभूतत्वाद् व्यक्तजीवाश्रयभूतात्माऽखण्डात्मनो न भिन्न इत्यभेदसिद्धान्त-रहस्यम् ।

इदमुक्तं भवति । अहंपदस्याव्यक्ताखण्डपरब्रह्मात्मा परमार्थः । स एवानन्तजीवव्यक्तीनामात्मरूपेणाश्रयभूतत्वाछक्ष्यार्थो भवति । व्यक्तिषु प्रत्येकं छक्ष्यभूतस्यान्तरात्मनोऽनुप्रहाज्जडचेतनोभय-संबन्धवत्प्राणमनोमयोपाधिपदवाच्येन सूक्ष्मेण शरीरेण तादात्म्य-मनुभवन्नात्माभासोऽहङ्कार एवाहंपदस्य वाच्यार्थो भवति ।

अहंपदवाच्यार्थभूतानां अनन्तानां व्यक्तिगतानां अहङ्काराणां सृक्ष्मशरीरवत्त्वाज्ञीवपदवाच्यत्वं भवति । तस्मादहंपदवाच्यार्थः प्रतिजीवव्यक्ति भिन्नस्सन् सर्वत्र व्यक्तिषु पृथगनुभवान् परिगृह्णन् पृथग्व्यक्तित्त्वानुकूळं व्यवहरति । काळत्रयसंबन्धिनं अन्वयिनं सर्वार्थदर्शिनं सर्वत्र व्यक्तिष्वहंपदस्य छक्ष्यार्थभूतं व्यक्त्याश्रय-मेक्तमात्मानं आश्रित्यैव जीवाख्यस्याहङ्कारस्य व्यवहारः प्रवर्तते । अतो जीवात्मेति छोके व्यवहारः । भूतात्म-देहात्म-प्राणात्म-विज्ञानात्मादिपदवत् अभिमानिचैतन्यपरमात्मपदमवगन्तव्यम् । अहङ्कारजीवनस्य चिदाभासस्य जीवस्य जन्मवत्त्वादिनस्यत्तम् । जीवव्यक्तेराश्रयभूतचिदात्मा तु नित्य एव । तस्याखण्डात्म-स्ररूपानन्यत्वात् ।

ब्यव ग्राह पदा

भव

भा दह

सं त्वे स्स

न्

3

+

ति । स भवति । भूतत्वाद् सेद्धान्त-

रमार्थः। भवति। ।नोभय-।दात्म्य-। द्वाराणां ।च्यार्थः रिगृह्धन्

न्वयिनं याश्रय-

वर्तते । णात्म-

यम् ।

त्वम्।

डात्म-

एवच्च, अहंपदस्य परमार्थ एक एव परमपुरुषोऽनेकजीव-व्यक्त्याश्रयाभिमान्यात्मत्वेन छक्ष्यार्थः, व्यक्तिगतचिदाभासानु-प्राहकत्वेन वाच्यार्थश्च भवतीत्यवधार्यम् । तस्मात् त्रिविधमहं-पदार्थं विविच्य गृह्णीयात् । तथा ग्रहणं परमार्थबोधोपयुक्तं भवति ।

#### V

## अथ मोक्षो विचार्यते

देहात्मबन्धहानं चिज्जडप्रन्थिमेदरूपं मोक्षमाहुः । चिदामासस्याहङ्कारस्य विलिसतं बन्धस्य खरूपिमिति निरूपितत्वादहङ्कारस्य प्रणाश एव मोक्ष इति प्रतिपाद्य तन्नाशायोपायानुपदिशन्ति शास्त्राणि । अनष्टाहङ्कारस्य बद्धपुरुषस्य विनष्टाहङ्कारस्य मुक्तपुरुषस्य च विशेष इतरत्र विचार्यते । अत्रैकोऽमेदः
संक्षिप्योच्यते । अहङ्कारस्य नाशान्नास्ति व्यक्तिनाशः । व्यक्तित्वोजीत्रनभूत आत्मा जीत्राहङ्कारस्य नाशात्प्राक्षपरं चैक एवाभिन्नस्तन् अवस्थात्रयसाक्षी विद्यते । अयं व्यक्त्यभिमान्यात्माऽव्यक्ताखण्डात्मैवेति पूर्वमुक्तम् । चिद्रूपस्यास्य व्यक्त्यभिमानित्वानमुक्तपुरुषस्य देवदत्तस्याहङ्कारनाशात् प्राग्वन्धदशानुभूतयः
अहङ्कारनाशात्परं मुक्तदशायां खस्यातीतानुभूतित्वेन स्मर्तु
भवन्ति शक्याः । बद्धस्य मुक्तस्य वा देवदत्तस्य जीवितानुभूतयः बद्धस्य मुक्तस्य वा यज्ञदत्तस्य सम्बन्धिन्यो न भवन्ति ।

अतो बद्धानां मुक्तानां वा व्यक्तित्वं अनष्टे प्रणष्टे वाहङ्कारे न नश्यतीति सिद्धम् ।

यद्यपीदमनुभवैक्षवेद्यं तथापि जिज्ञासोर्विचाररसिकस्य श्रद्धा-भिवर्धनाय प्ररोचानार्थं च बहुभिर्छक्षणैर्देहप्राणचित्तविविध-विचित्रपाकोपेतं मुक्तपुरुषस्वरूपं रमणगीतासप्तमनवमचतुर्द-शाध्यायेषूपदिष्टम् ।

अथ बन्धमोक्षयोरात्मामासाहङ्कारपदवाच्यजीवगतत्वात् किं मोक्षोपायो जीवगत उत नेति संशये प्राप्ते, उभयथाप्युपपद्यत इति समाधेयम् । यदि बन्धहेतुर्जीवो भवति, तर्हि मोक्षसाधनमिप् तदायत्तं भवति । जीवस्य चिज्जडसम्बन्धित्वाज्जडांशेन बन्धिक्ष-दंशेन मोक्षश्च शक्यौ भवतः । वस्तुतस्तु, जीवस्यैव बन्धरूपेणो-त्पन्नत्वोक्तेर्नायं जीवो बन्धहेतुर्भवति । अयं च बन्धस्तिरोधान-शक्तेरनुप्रहाच्च मोक्ष इति निरूपणान्मोक्षः पाकाधीन इति वक्तव्यम् । अनुप्रहात्मिका सर्वेश्वरशक्तिश्वदाभासं जीवं परि-पक्तं वृण्याना तदाभासत्वमपोद्य तद्व्यक्तौ छक्ष्यभूतशुद्धाहं-भावरूपेण खखरूपेण भाति । "यमेत्रैष आत्मा वृणुते तेन छम्यस्तस्यैष आत्मा विवृणुते तन्त् खा"मिति श्वतिश्चैव-मुपपद्यते ।

प्रतिपादितं च पूर्वं स्रष्ट्री चिच्छक्तिर्मायाविष्ठसितेन तिरोधानेन देहात्मबन्धिका, चित्प्रमानुप्रहेण बन्धमोचिका च मवतीति । बन्धमोक्षयोरात्मामासजीवगतत्वोपन्यासेन जन्मादि- विकार। स्मृताव्

आत्मक दिष्टान भासस प्रयोज जीवे कचित्र दिष्टैव भक्ति

> श्रीरम् मभ्यु मुक्त

अनुग्र

हङ्कारे

श्रद्धा-विध-

बतुर्द-

किं इति समिप शिक्ष-रोणो-सन-इति परि-

ाहं-तेन श्रैव-

तेन

दे-

विकाराश्चोक्ता भवन्ति । न तु जीवन्यक्ताश्रयभूतात्मन इति स्मृतावुपस्थेयम् ।

#### 

## साधनसिद्धिविचारः

यद्यनुप्रहाज्जीत्रस्यात्माभासत्वप्रणष्टिद्वारा शुद्धाहंभावरूप आत्मलाभो भवति, तर्हि पुरुषकारस्य वैयर्थ्यापत्तेर्जीवमुद्दिरयोप-दिष्टानां शास्त्राणामानर्थक्यशङ्का न कार्या। स्वतन्त्रमन्यस्यात्मा-भासस्य जीत्रस्य यावदात्मपरतन्त्रत्वानुभूति पुरुषकारस्यानिवार्यत्वं प्रयोजनं च भवतः। अनुप्राहकचित्प्रकाशस्यानुप्रहश्चिदाभासे जीते प्रेरणरूपेण फलितो भवति। कचिदात्मस्वरूपानुसन्धानेन, कचिद्धारसमर्पणरूपप्रपत्त्या कचित्साधारण्येन शास्त्रेष्वनुपदिष्टैरुप-दिष्टेर्वा प्रसिद्धैरप्रसिद्धैर्वा साधनभेदैः, राजयोग-मन्त्रयोग-कर्मयोग-भक्तियोग-ज्ञानयोगाद्यन्यतमेनोपायेन सर्वसमयलक्ष्यभूतमीश्चरं सकलं निष्कलं वा प्राप्तुं आत्मानमवगन्तुं वा पुरुषकारः प्रवर्तते। तस्माज्ञीत्रप्रयत्नस्य परमानुग्रहस्य च नास्ति विरोधः। अनुग्रहस्यैवोपकरणं भवति पुरुषकार इत्यक्तं भवति।

अद्वैताचार्यस्य भगवतः शङ्करस्य सद्दर्शनोपदेष्टुर्भगवतः श्रीरमणस्य चोभयोरौपनिषदसिद्धान्ते ब्रह्मात्मैक्यवादे तुल्य-मन्युपगतेऽपि कचित् सन्ति भेदाः । उपनिषत्सु मृग्यान्यस्पष्ट-मुक्तानि वा जगन्मिथ्यात्ववादावकाशदानि वाक्यानि । भगवान् महर्षिस्तु जगिन्मथ्यात्ववादस्य वैराग्यसाधनत्वमात्रमनुगृह्णाति । भगवच्छङ्करमतानुयायिनां ग्रन्थेष्वनुक्तानि कानिचित् अस्पष्ट-मुक्तानि कानिचित् अपव्याख्यानावकाशप्रदेवाक्यविवृतानि च कानिचित् तत्त्वानि, भगवन्महर्षिमुखोपदिष्टेषु अक्षरमणमाला-रुणाचलाष्टकादिद्राविडग्रन्थेषु, रमणगीतोपदेशसारारुणा-चलपञ्चकसद्दर्शनेषु संस्कृतग्रन्थेषु च स्पष्टं दृष्टानि भवन्ति ।

उपासनमवर्यं कर्तव्यम् । शास्त्रविचारादन्यसमृक्ष्मतर आत्म-खरूपविचारः । शास्त्रविचारो न जिज्ञासा भवितुमर्हति । आत्म-खरूपप्रेप्सैव जिज्ञासा । सा च देहप्रस्तं प्राणं देहात्पृथक्कृत्य जीवत एव पुरुषस्य हृदये खात्मनि तं नियोजयन्ती जगदाकार-प्रस्तं मनश्च जगतो विमुखीकृत्य खात्मामिमुखं विधत्ते । ईदशी प्रेप्सैव जिज्ञासा । तस्मादनधीतवेदवेदान्तस्यानुपनीत-स्यावर्णस्यानाश्रमिणोऽपि जिज्ञासोरध्यात्मविद्याधिकारः ।

इत्यादयो भगवतः श्रीरमणस्य सिद्धान्ता अत्रोदाहरणानि भवन्ति।

यथा छन्दोगानामाम्नाये उद्गीयसंवर्गवैश्वानराक्षिपुरुषभूमद-हराद्या विद्या ब्रह्मप्राप्तये उपदिश्यन्ते, तथेहापि व्याचिख्या-सिते दर्शने हृद्यस्थब्रह्मात्मावगमाय बहूनि विद्यास्थानीया-न्युपासनानि स्क्ष्मतत्त्वानुसन्धानरूपविचारप्रभृतीन्युपदिष्टानि । वाक्प्राणमनोनियमनात्मान्वेषणमज्जनादिमार्गाः निर्दिष्टाः । हग्-हश्यादिद्वन्द्वस्य ज्ञातृज्ञानज्ञेयादित्रिपुट्याः देशकाल्योः तद्युष्म- दस्मत्प्रत्यया शरीरप्राणम सङ्गावस्य सद्भिद्या । विलक्षणेयम

परब्रह्म

काशास्ये इदं साम्प्र नेहावश्यकं चावश्यकं तत्र मनःव सर्वभूतं स् निरन्तरमह प्राणेन मन् बन्धे विगा त्यनुभवो हदि ज्वर स्वरूपनिष्ठ हार्दोपासः

ा अत्र सहजात्मा 1

<u>g-</u>

च

T-

T-

H-

**T**-

य

₹-

T-

ने

दस्मत्रस्ययानामेकाग्रेण तत्त्वविचारेण च सम्पादितनाडीमथनेन शरीरप्राणमनोगतबहुविधाविद्याग्रन्थीनां विप्रमोक्षद्वारा ब्रह्मात्म-सद्भावस्य हृदयगतत्वानुभूतिरुपदिष्टा । प्राधान्येनोपदिष्टा तु सद्भिद्या । सा च हार्दोपासनरूपा । संप्रदायप्रसिद्धदहरविद्या-विलक्षणेयम् ।

परब्रह्मणो वाड्यनोतीतत्वानमन्दाधिकारिणामुपासनार्थं दहरा-काशाख्ये हृदये सगुण ब्रह्म मनसा कल्पयित्वा भावयेत् इति इदं साम्प्रदायिकमुपासनम् । अस्माद्भिन्नेयं महर्षेः सद्विद्या । नेहावश्यकं ब्रह्मणः सगुणनिर्गुणविचारजन्यं ज्ञानम् । न चावर्यकं प्रादेशिकस्य हार्दपुरुषस्य लक्ष्यत्वेन कल्पनम् । नापि तत्र मनःकल्पितदहराकाशे सगुणब्रह्मणो ध्येयत्वेन कल्पना । सर्वभूतं सङ्गावारुयं ब्रह्म जीवव्यक्ताश्रयभूतात्मरूपेण हृदये निरन्तरमहमहमिति भातीति प्रतिपादनात्, तीत्रजिज्ञासाविष्टेन प्राणेन मनसा वाऽहं वृत्तेर्म् लखक्पान्वेषणे हृदयप्रनथेर्भेदादेहात्म-बन्धे विगिलतेऽहं वृत्तेः स्वरूपभूतः स्वात्मा हृदये स्वयं भाती-त्यनुभवो जायते । अनेनात्मलामेन ब्रह्मैव जीवस्य स्वात्मरूपेण हृदि ज्वलतीति ब्रह्मात्मैक्यानुभवश्च फलति । तस्मादात्म-खरूपनिष्ठा ब्रह्मात्मैक्यानुभूतौ पर्यवस्यतीति सद्विद्याख्यस्य हार्दोपासनस्य रहस्यम् ।

अत्र सिद्धायां सिद्धायां हृद्धिभेदादेहात्मबन्धमोक्षे जाते, सहजात्मनिष्ठायां लब्धायां, जीवेश्वरयोस्तादात्म्यभावो हृदये

हिंद

बन्ध

वाच्य

प्रका

सिद्धोऽनुभूयते । तथा च सद्दर्शनखरूपाख्यानावसरे 'सद्वस्तुनि प्राप्ततदात्मभावा निष्ठैव सद्दर्शनमित्यवेहि ' इति आत्मनिष्ठैव सद्श्निमिति कैवल्यनिष्ठां प्रतिपाद्य, आत्मद्श्निस्रूपाख्याने 'स्वयं तदनीभवनं तदीक्षे'ति जीवस्येशभोग्यत्वप्रतिपादनेन सायुज्यमुपपादयतीदं शास्त्रम् । जोवेश्वरयोरविशिष्टसद्भावात्म- तत्प्रव खरूपापेक्षया सहजात्मनिष्ठाख्यकैवल्यस्थितिरुपदिष्टा । जीव- न व व्यक्तेस्तदाश्रयभूताव्यक्ताखण्डात्मपदवाच्यसर्वेश्वरस्य च सम्बन्ध-मपेक्ष्यं भोक्तृभोग्यभावाकारतादात्म्यसम्बन्धप्रतिपादकमन्नीभव-नाख्यं सायुज्यमुक्तम्।

एवं हार्दोपासनस्य फलभूता स्थितिः कैवल्यात्मनिष्ठा सायुज्य-सम्पत्तिश्चेति द्विधा गृहीतुं शक्यत इति धिया सद्दर्शनस्यैकत्र, आत्मदर्शनस्यान्यत्र च, स्वरूपविवरणमुपपादितम्।

जीवत एव मुक्तस्य पुरुषस्य स्थितिरेवं द्विधा प्रहणक्षमेत्यव-लोक्य निष्कलनिष्ठासकलसायुज्यप्रतिपादकाभ्यां द्वाभ्यां मङ्गला-नुष्ठानश्लोकाभ्यामुपादिशद्भगवान्महर्षिः।

अथ जीवतो बद्धस्य मुक्तस्य च मेदनिरूपणावसरे, हार्द-विद्यासिद्धस्य "देहे हृदि दीप्त आत्मा, आक्रम्य देहं च जगच पूर्णः" इति परमरहस्योद्घाटकवाक्यस्य तात्पर्यमनुसन्धेयम् । बद्ध-पुरुषस्य देहात्मबन्धवतः परिपाकवशेन बन्धे मुक्ते, जले विलीनो लवणखण्ड इव देहे गूढचरः श्रेष्ठाख्यमुख्यप्राणस्य चित्प्रकाशो देहाद्विनिवर्त्य, स्वोदयनिलयं आत्मस्फूर्तिस्थानं हृदयं प्रविश्य महि सद्वस्तुनि त्याख्याने तेपादनेन इज्ञावात्म-। जीव-

सम्बन्ध-मन्त्रीभव-

सायुज्य-।स्यैकत्र,

भ्रमेत्यव-मङ्गळा-

, हार्द-। जगच । बद्ध-

विळीनो प्रकाशो प्रविश्य हृदि नित्यसिद्धस्य ब्रह्मात्मनो वशं गत्वा तेनैव प्रेरितस्सन् बन्धमार्गं परित्यज्य मुक्तमार्गमवलम्ब्य, अमृतात्मब्रह्मनाडीपद-वाच्य-मुख्यप्राणनाडीमार्गेण हृदयान्त्रिर्गत्य देहमाक्रम्य परितः प्रकाशमानं जगच्चाक्रामन्नेव ज्वलति । तस्मादात्मनो निश्चलत्वेऽपि तत्प्रकाशव्यापारस्य स्वयं परिपाकरूपस्य परेषां परिपाकप्रदस्य न कदापि जडस्येवालस्यं भवति ।

" नालस्यं सहजस्थितौ ।"

" तपस्तदेव दुर्धर्षं या निष्ठा सहजात्मिन ।"

"तेन नित्येन तपसा भवेत्पाकः क्षणे क्षणे।"

" ज्ञानं शक्तेरपेतं यो मन्यते नैव वेद सः ।"

" सहजायां स्थितौ पाकाच्छक्तीनामुद्भवो मतः।"

"सा स्थितिः परमा शक्तिः सा शान्तिः परमा मता।"

" शरीरस्थं मुक्तबन्धं जीवनमुक्तं प्रचक्षते । "

" जीवन्मुक्तस्य कालेन तापसः परिपाकतः । "

" स्पर्शाभावोऽपि सिद्धः स्यादूपे सत्यपि कुत्र चित्।"

" भूयश्च परिपाकेन रूपाभावोऽपि सिद्धचित । "

"केवछं चिन्मयो भूत्वा स सिद्धो विहरिष्यति ॥"

(श्रीरमणगीता)

इत्येवंजातीयकैः श्रीभगवन्महर्षेरुपदेशैर्जीवनमुक्तस्य पुरुषस्य महिमावगम्यते ।

#### मार्थ कर्न कर्न भाग

services six

#### अनुग्रह:

मनुष्यलोके पकस्य पुरुषस्य तमसः पारं दर्शयन् कारण-गुरुभगवान् सनत्कुमारः स्कन्दापरपर्याय इत्यौपनिषदं रहस्यम्। सूक्ष्मतत्त्वविचाराध्यात्मविद्यासाधनाद्यैराभ्यंतरपुष्टिप्रदैराहारनियमैः परिंपकस्य शुद्धसत्त्वस्य भ्रुवस्मृतिलाभेन समस्ताविद्याग्रन्थीनां विप्रमोक्षे जाते, मुख्यस्य हृदयगतस्याहं ध्रीप्रनथेः मोक्षणद्वारा तमसः पारं दर्शयितुं सर्वेश्वरस्यानुप्रहः स्कन्दसनत्कुमाराभिध-कारणगुरुद्वारा भवति । अयं कारणगुरुः पुराणेषु ब्रह्ममानसपुत्र इत्यमिहितः सनत्कुमारः, शिवतेजस्सम्भूतकुमारः स्कन्द इति च प्रसिद्धः, काले काले परिपक्कं युक्तं पुरुषिवशेषमनुगृह्याविश्य प्रविश्य तत्रांशेनावतीर्य वा मानुषसङ्घक्षेमाय महीमण्डलेऽध्यात्म-विद्यासन्ततिमविच्छिन्नामाद्धानोऽधितिष्ठति । तथाऽवतीर्णेष्वनु-गृहीतेष्वाविष्टेषु वा परिपकेषु बहुषु मुक्तेषु सत्सु, तेषां मुक्ताना-मपि व्यक्तिमेदात् सामर्थ्यमेदात् तत्तत्कालमानवसङ्घपरिपाकानु-सारेण च, ब्रह्मात्मानुभवस्यैकलेऽपि, तद्विवरणविज्ञानप्रवचनेषु लोकयात्रासु सुतरां भवति विशेषः।

तस्यैव भगवति पाराशर्येऽस्मिन्नमणे महर्षो निजकलया प्रादुर्भूतस्य कारणगुरोरुपदेशभूतमिदं शास्त्रम् । सत्तत्त्व-विचारात्मकविषयसम्बन्धमनुसृत्य सद्दर्शनम् ।

सद्भ आत्मनी तत्त्वविन् "युष्यस् द्धातोर्नि त्यहमिर्गि माकारः भवतीर्गि बहवो

> मण्डन पर्याले तात्पर समर्थ वाक्य मूला भगव

नामक

#### THE THE PART OF THE PERSON HER

# ग्रन्थावतरणम्

सद्भावस्य सर्वसम्बन्धवत्त्वेऽपि आत्मसम्बन्धस्य प्राधान्यात् आत्मनोऽहंपदार्थत्वात् अहंतत्त्वमेवेह प्राधान्येनोपन्यस्तम् । अहं-तत्त्विचारप्रधानस्यास्य शास्त्रस्य सदर्शनमिति नामोपपद्यते । "युष्यस्योमिदिगि"ति औणादिकमदिकप्रत्ययपरकात् सत्तार्थका-द्वातोनिष्पन्नस्यासमच्छब्दस्य प्रथमैकवच्चनान्तमहंपदम् । अस्मी-त्यहमिति अहंपदस्य रूपसिद्धिरवगन्तव्या । अहमस्मीत्यह-माकारवृत्तिद्वारा अहंमूलात्मखरूपावगमेन सर्वसद्भावखरूपज्ञानं भवतीति हेतोः सद्भावसिद्धान्तेऽत्र शास्त्रे अहंपदार्थखरूपावगमाय बहवो मार्गाश्चोपदिष्टाः । तस्माद्युक्तं सदर्शनिमत्यस्य शास्त्रस्य नामकरणम् ।

नेदं शास्त्रं शैववैष्णवद्वैताद्वैतादिसिद्धान्तानां खण्डनाय मण्डनाय वा प्रवृत्तम् । नेह न्यायवैशेशिकादिदर्शनेष्विव तत्त्व-पर्यालोचनपद्धतिरवल्लम्बता । न वेदं ब्राह्मणवाक्यवेदान्तवाक्य-तात्पर्यप्रतिपादक-धर्मब्रह्ममीमांसावदाप्तवाक्यानां श्रुतीनां वार्थ-समर्थनायारब्धम् । शठकोपमाणिक्यवाचकादीनां द्राविडवेद-वाक्यानीव, उपनिषदां वाक्यानीव स्वतन्त्रप्रवृत्तानि स्वानुभूति-मूलानि निगमागमप्रमाणवाक्यतात्पर्यप्रोद्धलकान्यपि स्वतन्त्राणि मगवतः श्रीरमणस्य महर्षेर्वाक्यानि ।

यन् कारण-दं रहस्यम् । प्राहारनियमैः वेद्याप्रन्थीनां मोक्षणद्वारा

INFI STE

of the state of

न्द इति च तुगृह्याविश्य

कुमाराभिध-

समानसपुत्र

लेऽध्यात्म-

वतीर्णेष्वनु-

ं मुक्ताना-

ारिपाकानु-नप्रवचनेषु

所生

नेजकल्या सत्तत्त्व-

missin

अ

अस्य मुखारिवन्दाद् द्राविडभाषया शुक्रच्छन्दिस सहमङ्गल-पद्याभ्यां द्विचत्वारिंशत्पद्यात्मकं निर्गतिमिदं सद्दर्शनं शास्त्रम् । अस्य संस्कृतभाषया संपूर्णावतरो भगवतो वासिष्ठगणपितमुने-र्वाप्रपोऽयं प्रन्थश्चतुश्चत्वारिंशदुपजातिपद्यैर्निबद्धः सत्प्रत्यया इत्युपकान्तो मुनिवाग्विभातीति समाप्तश्च भवति ।

्वं विषयसम्बन्धमनुसृत्य सद्दर्शनमिदं दर्शनकारसम्बन्ध-मनुसृत्य रमणदर्शनम् । अस्य प्रामाण्यविचारो प्रन्थस्यान्ते "अमानुषश्रीरमणीयवाणीमयूखभित्तिर्मुनिवाग्विभाति" इति पदस्य व्याख्याने द्रष्टव्यः ।

षोडशे वर्षे भाष्यमद्वितीयं विरच्य ब्रह्मात्मैक्यं प्रतिपाद्य कारणगुरोः

कार्यं कृत्वा जगद्गुरुपदं प्राप्तवान्भगवान् शङ्करगुरुः।

षोडशे वर्षे शैवसमयाचार्यचतुष्टयालङ्कारभूतः परमशिवभागवतो

जगित्पितरमात्मपितरमुपास्य कृततत्कार्यो भौमं

जीवितं परिसमाप्य पितुरन्तिकं गतवान् श्रीज्ञान
सम्बन्धमूर्तिः।

षोडशे वर्ष एव समाप्ते मृत्युभयानमृत्युञ्जयमात्मन्येव प्रपद्य हृद्यात्मानं देहात्पृथगवगम्य तत्प्रेरणेन जगित्पतर-मात्मिपतरं गृहीत्वा तदन्तिकं जीवन्नेव प्राप्तवानयं

#### रमणो भगवान्महर्षिः ।

मुमुञ्जलोकाय श्रीशङ्करगुरोरिवाध्यात्मबुद्धिभिक्षां ददानस्य, श्रीज्ञानसम्बन्धमूर्तेरिव परमात्मनि पितृभक्तिभाग्यमादधानस्य, सहमङ्गल-शास्त्रम् । णपतिमुने-सत्प्रत्यया

रसम्बन्ध-प्रन्थस्यान्ते ति पदस्य

तरणगुरोः हरगुरुः। मागवतो भौमं श्रीज्ञान-

प्रपद्य गत्पितर-।प्तवानयं

दानस्य, धानस्य, आभ्यन्तरजीवनप्रमां बाह्यजीवने स्वभावतोऽभितः प्रसारयतः, अदूरगामिधीमल्लोकोद्बोधनाय स्वीयोत्तङ्कस्थितेरुत्तारकगुणाशयान् गृहीतृसामर्थ्यानुरूपमवतार्यानुगृह्णतः, मायामुक्तस्य मायासुतस्य, अपित्रहस्य मुक्तसेनापतेः, भगवतो रमणस्य महर्षेर्दिव्यं जीवितं उर्व्यामवतीर्णं "इह चेदवेदीदथ सत्यमस्ती"ति परमं रहस्यं प्रकाशयद् जयति।

सारायक प्राचना वस्त्र पास क्षिताचा र जायति ।

वार । भागाम के मान साम साम साम का मान का निवास के मान का निवास के निवास का निवास के निवास के

property of the care. Strength belonged to

### भूमिकापरिशिष्टम्

THE REPORT OF THE PARTY OF THE PROPERTY OF

WE STATE WANTED IN THE TOTAL COURT OF STATES

THE ACCUMENTAL PROPERTY OF THE PROPERTY OF THE PARTY OF T

train the tribute and the property of the prop

जीवन्यक्तिविवेकः अपूर्वप्रायः कृतोऽयं बहुधा विचारः । कित्त् जीवस्याहङ्कारपरत्वं किचित् चित्त्रियापरत्वं किचित् न्यक्तिपरत्वं चोक्तम् । न्यापारभेदान्नामभेदो न पर्यायपरानीति (२६ श्लो.) "अहङ्कृतिग्रन्थिविबन्धसृक्ष्मशरीरचेतोभवजीवनामे"ति श्लोकार्धे न्याख्यातम् । अहङ्कारनाशान्तास्ति न्यक्तिनाश इति च प्रस्थपादि ।

नेमानि वाक्यानि व्यामिश्राणीति तत्त्वावगतिमिच्छतां सत्स्विप सिद्धान्तभेदेषु सामरस्यमन्विच्छतां अवहितिधियां समाधायक-युक्तियोगस्तत्र तत्र भाष्ये भूमिकायां च समपादि । इह तु संशयनिरासाय जीवव्यक्तिविचारसारः सङ्गृह्यते ।

चित्तवाय्वात्मक-चित्क्रियायुतत्वमुमदिष्टमुपदेशसारे । याव-चित्क्रियामयमिदं सूक्ष्मशरीरं तावद्व्यक्तित्वं, आकृतिसापेक्ष-त्वाद्व्यक्तेः । सूक्ष्मस्यापि शरीरस्य देशकाल्ब्याप्यत्वेन जन्मादेः सिद्धत्वात्, व्यक्तेरव्यक्तादित्वमिव अव्यक्तान्तत्वमिष अव्यक्तायत्तमेवेत्यवगन्तव्यम्।

सशरीरस्य बद्धस्य मुक्तस्य वेह लोकयात्रासु ज्ञानिक्रयात्मक-मनःप्राणव्यापारस्याश्रयभूतं सूक्ष्मशरीरं उपाधिपदवाच्यं भवति । तच्च अपकावस्थायां जडचेतनयोर्देहात्मनोर्बन्धकं, जडांशभूयस्त्वेन जडप्रायं जडप्रस्तं, आत्मरूपेणाभासमानेनाहङ्कारेणाधिष्ठितं व्याप्रियते ।

पकावस्थायां चिदंशभूयस्त्वेन जडानिवृत्तौ देहबन्धाद्विमुक्ति-र्भवति जीवव्यक्तेः।

एवं परिपक्के चिदंशभूयिष्ठे सूक्ष्मशरीरे, अहंपदवाच्याहङ्कारे च विळीयमाने, अहंपदशक्यसम्बन्धवल्लक्ष्यभूतस्य शुद्धाहंभावस्य स्कूर्तिः खतः सिद्धा भवति । सूक्ष्मशरीरं चं शुद्धाहंभावसदशं कमपि दिव्यं संस्कारं प्राप्य, अखण्डाव्यक्तखरूपस्यात्मनो व्यक्तिस्थानं, व्यक्तेश्चिक्तियाव्यापारस्याश्रयभूतं च भवति । अत एव,

"अथाहमन्यत् स्पुरित प्रकृष्टं नाहंकृतिस्तत्परमेव पूर्णं " "दृदयान्नापरः परः" "अहंकृतिं यो लसित प्रसित्वा किंचिद्विजानाति स नात्मनोऽन्यत्" इत्याद्यपदेशः।

तस्माजीवन् देहबन्धान्मुक्तः भेदाभासवशमगत्वैव भेदानभेदे प्रयन्नभेदं भेदेष्वनुभवन् प्रबुद्धिगतभेदव्यवहारविज्ञोऽपि सर्व-

विचारः । कचित् परानीति

NAME OF

ावजीव-क्तिनाश

मेच्छतां तिधयां

पादि ।

याव-गापेक्ष-यत्वेन

तन्त्रखतन्त्र-नित्याव्यक्तखरूपेण आत्मना सर्वेश्वरेण विनीयमान-जीवयात्रात्मकहार्दवैभवःसन् पुरुष उत्कान्तोऽनुत्कान्तो वा स्थूळदेहनिरपेक्षमखण्डात्मन्यत्र वा छोकेऽमुत्र वा सुप्रतिष्ठितः सुप्रतिष्ठितः । वह अधिवा निर्मात स्थापन स्थापनि स्थापित स्थापित

वद्यारं वद्यास्त्र । अस्तिकाण्डासम्बद्धाः इत्यापिति

मं व्यापक स्थल प्रतिक स्थलित । अध्यक्षिक से

त्वाता रहता होता वर्षाते । तरम क्रीता में जुबार मान्ये हैं।

कारी जन्म संस्तार प्राप्त अन्तरास्त्रीतिक विकास

THE REPORT OF THE PROPERTY OF THE PARTY OF T

CHESTA STATE OF PROPERTY OF THE PARTY.

I HE TENNES OF THE PROPERTY OF THE PARTY OF

SAMPLE PROPERTY OF THE PROPERTY OF THE PARTY OF

मान-

ष्ट्रित:

## सद्दर्शनम् (सभाष्यम्)

MILES ENGINEER (PROPERTY OF A

सत्प्रत्ययाः किन्तु विहाय सन्तं ?

हचेष चिन्तारिहतो हृदारूयः ।

कथं स्मरामस्तममेयमेकं ?

तस्य स्मृतिस्तत्र दृढेव निष्ठा ॥ १ ॥

भाष्यम् — अथ सद्दर्शनस्यायमादिमः श्लोको भवति । सत्प्रत्यया इति — सत्प्रत्ययाः किन्नु विहाय सन्तं १ इति प्रश्नरूपेण वाक्र्येन सन्तं कमिप भावमन्तरेण सत्ताप्रतीतिनैव जायत इति स्थूछियामिप सुबोधम् । एकमेव सद्भावमुपजीव्य बह्वः सत्प्रत्ययाः प्रवृत्ता इति प्रतिपादनार्थोऽयं सत्प्रत्यया इति बहुवचनप्रयोगः । सदिति प्रत्ययाः सत्प्रत्ययाः । सत्विप प्रत्ययानां भेदेषु एक एव भावस्तेषां समाश्रयणं भवतीति हेतो-विद्यिषयानाभ्यन्तरवृत्तीर्वा निमित्तीकृत्य प्रवृत्तानां प्रत्ययानां सद्भावद्योतकत्वमुक्तं भवति ।

नानानामरूपात्मके जगित बहूनां भावानां सत्ताजातिः प्रतीयत इति न मन्तव्यमित्यनुभवैकवेदं श्रुतिसारभूतं सद्वस्तु- ब्रह्माखण्डात्मापरपर्यायमेकं सङ्गावमाश्रित्य नामरूपात्मकिमदं जगत्प्रवृत्तमिति द्योतनाय सत्प्रत्यया इति बहुवचनं सन्तिमित्येक-वचनं च प्रयुक्ते। सङ्गाव एकिस्मिन्नेव सित भावाभासानामनेक-त्वात् प्रत्ययानामप्यनेकत्वम् ।

दश्यस्य वस्त्वाभासत्वेऽप्यस्तित्वप्रतीतिः सद्भावाश्रयणादिति स्पष्टमुक्तं भवति । सद्भावस्य सर्वाश्रयत्वात् सर्वस्यान्तर्बिष्टश्च अस्तित्वेन ग्रहणाच्च सर्वगतत्वं सिद्धम् ।

एवं सद्भावस्य ब्रह्मणः सदूपतया सर्वदेशन्यापकत्वेऽपि हृदयं मुख्यं स्थानमुपपादयति । हृद्येष चिन्तारहितो हृद्याख्य इति । एष सन् सर्वगतो भावः हृद्धि हृत्पुण्डरीके दहराख्ये चिन्तारहितः चिन्तया अन्तःकरणप्रवृत्त्या रहितः शून्यः । हृद्धाख्यः हृत् हृद्धयं आख्या नाम यस्य सः भातीति वाक्यशेषः ।

कथं पुनरस्य सङ्गावाख्यस्य ब्रह्मणः सर्वगतत्वे सिद्धे हृदेशवर्तित्वमुक्तम् ? सित ब्रह्मणि सर्वगतेऽपि तस्य प्रत्येकं जीवराशौ खात्मरूपतया भानं विवक्षितम् । सर्वस्यापि खात्मेव मुख्यो भवति । अहंप्रत्ययस्याश्रयभूते खात्मिन ब्रह्म-साक्षात्कारस्य सौळभ्यात् ब्रह्मणः सर्वभावात्मकत्वे सिद्धेऽपि खात्मरूपत्वमुपिद्धम् । सर्वस्यापि खात्माऽयमहमस्मीत्यनुभव-गम्यो भवति । यत्र तादृशोऽनुभवस्तद् हृदयशब्दवाच्यं भवति । तस्मादेष इति पदेनात्माऽभिहितः । सूर्यर्श्मीनां सर्वव्यापक-त्वेऽपि सूर्यकान्तशिलायां पुञ्जीभावात् प्रतापघनत्वं दृश्यते ।

एवं ब्र रूपेण

हृद्दे व्यप शरीरस् राधारा योश्चिन भवति हृद्दं य सर्वात् प्रत्यय हृत्पद

> पत्ती चिनंद त्वाद क्षणि

> > न्मन

एवं ब्रह्मणः सर्वगतत्वेऽपि हृदये चिद्धनत्वमयमहमस्मीत्यात्म-रूपेण भानमवगन्तव्यम् । तङ्क्षमिकायामावेदितम् ।

मिदं

क-

क-

ति

देश्व

रयं

1

्ये

1

द्धे

**市** 

पे

मे

हृद्येष इति प्रयोगेण हृदि स्थाने, एषः अयमात्मा इति हृदयपदस्य निर्वचनमपि गम्यते । देशाविष्ठञ्जबुद्धिप्राह्यस्य शिरास्य हृदेशस्य आत्माधिकरणत्वे प्रतिपादिते हृदयात्मनो-राधाराघेयभावापित्रशङ्कानिरासार्थं अधिष्ठात्रधिष्ठानयोरात्महृदययोश्चिन्मयत्वामेदेनाध्यवसायमाह हृद्राख्य इति । हृदयमेव भवति स आत्मेत्यर्थः । तस्मात् सर्वस्याप्यात्मा हृदि भाति हृदयं च भवतीति सिद्धम् । नैतन्मात्रम् । समष्टिदृष्टाविष् सर्वात्ममृतत्वात् ब्रह्मैव हृदयं भवतीति द्रष्टव्यम् । सर्वस्यापि सारभृतं सद्भूपं रहस्यं ब्रह्म हृदयपदवाच्यं भवति । अपिचाहं-प्रत्याश्रयत्वेनात्मैव सर्वस्यापि हृग्दश्यव्यवहारस्य मूलभूतो हृग्दवाच्यो भवतीत्यात्मविद्यामीममतम् । अहंप्रत्ययश्च सर्वेषां प्रत्यानां मूलम् । उक्तं च,

" अहंवृत्तिः समस्तानां वृत्तीनां मूलमुच्यते " इति ।

सर्वासां वृत्तीनां हृदयम्ळत्वेन तस्यात्मनो मनोमयत्वविकारा-पत्तेर्विनष्टिशङ्का न कार्येत्याह चिन्तारहित इति । अत्र चिन्तापदं मनोमयत्वपरम् । मनसश्चिन्तापरपर्यायसङ्कल्परूप-त्वात् । तद्राहित्यं च मनोम्ळस्यास्मीत्यविशेषानुभवस्वरूपस्य क्षणिकाभिर्वृत्तिभिरसम्पर्कात् । एवं च हृदाख्यस्यात्मनो वैभवा-न्मनोमयत्वेऽपि मूले चिन्ताराहित्यान्नित्यत्वमनपोद्यम् । अस्यात्मनो मनोम्ळित्वेऽपि मानसगोचरत्वमाह, कथं स्मरामस्तममेयमेकम् १ इति । मनसोऽपि सृक्ष्मतरत्वादमेयं मन्तुं न शक्यस्तम् । प्रथमं विषयवृत्त्यात्मकबाह्याभ्यन्तरभेदवतोऽस्य जगतः सर्वस्यास्तित्वेनोपळच्चेराश्रयभूतं केवळसत्प्रत्ययगोचरं सद्भावाख्यमेकं ब्रह्म प्रतिपाद्यानन्तरं तस्य सर्वेष्वपि भूतेष्वात्म-रूपेण भानाद्हद्भतत्वं हत्पदवाच्यत्वं च निर्दिष्टे । एकस्यैव ब्रह्मणो नानाभूतेष्वात्मरूपेण भानान्नानात्मशङ्का मा भूदित्येक-मिति स्पष्टं विशेषणम् ।

कथं स्मरामस्तम् ? विषयविषयिभावातीतत्वात् स्मर्तुं न शक्यत इति भावः । यद्येवं, कथं तर्हि स आत्मा स्मार्थो ध्येयो वा भवतीति जिज्ञासायां, तस्य स्मृतिस्तत्र दृढेव निष्ठे-त्याह ।

तत्र तस्मिन्नुक्तप्रकारे अहमरमीति निरालम्बानुभवस्वभावे स्वात्मनि हदा निष्ठेव निरन्तरा स्थितिरेव तस्य स्मृतिः तस्यात्मनः स्मरणं भवतीत्यर्थः।

अत्रेदमनुसन्धेयम् । यथा बहिस्सर्वेषां भावानां सङ्गावो म्लाश्रयो भवति, यथा चान्तः सर्वासां वृत्तीनां अहंवृत्तिर्मूळ-वृत्तिर्भवति, तथा बहिरन्तर्वा सर्वेषामनुभवानां अहमस्मीति सहजसिद्ध आत्मनोऽनुभवो मूलानुभवस्सन् तदुद्गताभिर्मनोवृत्ति-भिर्न गृह्यते । अतः सर्वासां वृत्तीनामहंवृत्तावुपसंहारे कृते अहं वृत्तेरुदयस्याश्रयभूतः खात्मानुभवः सिद्धो भवति ।

एवंभू वृत्ति अ करणात् भवति । अतीन्द्रिय भासमानं स्मैक्यनिः

> अत्र प्रश्नः प्र भातीति स्योपास्य स्वारस्यम

> > प्रन्थ श्लोकार्थ

्) णोपदि नाह, कथं वादमेयं मन्तुं रमेदवतोऽस्य त्प्रत्ययगोचरं भूतेष्वात्म-। एकस्यैव भूदित्येक-

स्मर्तुं न गर्यो ध्येयो व निष्ठे-

भवखभावे स्मृतिः

सद्भावो वृत्तिर्म् छ-इमस्मीति र्मिनोवृत्ति-कृते अहं एवंभूतोऽयमात्मा हृदि भातीति विज्ञानवृत्त्या गृहीत्वा, तां वृत्तिं अविच्छिन्नधाराकारत्वेनानुसन्धाय आत्मखरूपवृत्तेर्दृढी-करणात् या स्थितिः सिध्यति सैव तस्य ब्रह्मात्मनः स्मृतिरुपासन भवति । इदमेव हार्दोपासनम् । एवं मनआदिसाधननिरपेक्षं अतीन्द्रियमपरोक्षानुभवैकवेद्यं छोके सर्वस्य हृद्धृतं हृद्यात्मरूपेण भासमानं परं ब्रह्म प्रतिपाद्य, तदुपासनविधा स्मृतिरूपा ब्रह्मा-त्मैक्यिनष्ठा प्रतिपादिता ।

अत्र श्लोके सर्वत्र छक्ष्यभूतसङ्गावखरूपान्वेषण-प्ररोचनार्थः प्रश्नः प्रथमेन पादेन, सत्प्रत्ययगोचरस्य हृदये सन्नहमिति भातीति द्वितीयेनोत्तरम् । एवं तृतीयेन पादेन कथं तस्यामेय-स्योपास्यत्वमिति प्रश्नः हृदयनिष्ठयेत्यन्त्येनोत्तरम् । एवं प्रश्नोत्तर-खारस्यमवधेयम् ।

प्रन्थारम्मे सत्पदश्रवणं स्मरणीयं भवति, श्रवणीयश्रेहाद्य-श्लोकार्थविचारे भगवतः श्रीरमणस्य महर्षेरेष हार्दोपदेशः।

" हृदयकुहरमध्ये केवलं ब्रह्ममात्रं ह्यहमहमिति साक्षादात्मरूपेण भाति । हृदि विश मनसा स्वं चिन्वता मज्जता वा पवनचलनरोधादात्मनिष्ठो भव त्वम् ॥"

(अवतारिका) एवं खानुभवसिद्धां सहजात्मनिष्ठां ज्ञानमार्गे-णोपदिश्य मक्तिमार्गेण पूर्णां प्रपत्तिमुपदिशति। मृत्युञ्जयमिति॥

### मृत्युञ्जयं मृत्युभिया श्रिताना-महंमतिर्मृत्युमुपैति पूर्वम् । अथ खभावादमृतेषु तेषु कथं पुनर्मृत्युधियोऽवकादाः ॥ २ ॥

(भा) - मृत्युभिया मृत्योर्मरणाद् भिया भयेन प्रेरणरूपाद्वेतोः मृत्युञ्जयममरणधर्माणं सर्वेश्वरं, श्रितानां शरण्यत्वेन प्रपन्नानां अहंमतिरहमिदं शरीरं ममेदं शरीरं अहं पृथगस्मि सर्वेभ्यो भूतेभ्यश्चेति या धीस्साऽहंमतिः पूर्वं मृत्युमुपैति नाशं गच्छति । अथ शरणागतेरनन्तरं फलितां स्थिति द्योतियतुमथेति प्रयोगः । आत्मखरूपेण हृदये विभान्तं सर्वेश्वरं शरणं गतानां पुण्यपुरुषाणां ईश्वरादनन्यभावोपगमात्तेषां जनन-मरणवर्जितेनेश्वरेणामृतत्वरूपसाधर्म्ये सिद्धे ते स्वभावादमृता उच्यन्ते । तेषु हृदयस्थेषु अमृतेषु मृत्युधियो मरणचिन्तनस्य कथं पुनरवकाशः ? नास्तीत्यर्थः । अमृतं सर्वेश्वरमाश्रितानां पुरुषाणां मरणभयकारणभूता शरीरात्माभिमानिनी प्रन्थिरूपि-ण्यहंमतिर्नष्टा भवति । अहंमतौ विनष्टायां तदायत्तस्य सर्वस्यापि सङ्गस्य प्रणाशे जाते अमृतात्मखरूपेण विराजमानानपुरुषान् कथं मृत्युधीः स्पृशति ?

अत्रेदं द्रष्टव्यम् । प्रथमश्लोकोक्तसहजात्मनिष्ठावतामेवेदशी पूर्णा प्रपत्तिः साध्या भवति । निमित्तभूतमरणभयप्रेरितमात्मा-

न्वेषणं समर्पण दृष्टमित

जज्ञार हिष्टिमे

सिद्धा

Q

निष्क मङ्गल निष्क स्रोके

तत्त्व सर्वे

सकर

न्वेषणं हृदि साक्षादात्मरूपेण विल्लसित ब्रह्मणि सर्वेश्वरे सर्वभार-समर्पणरूपायां प्रपत्तौ पर्यवस्यतीति भगवतो महर्षेः खानुभव-दृष्टमिदं तत्त्वम् ।

एवं ब्रह्मात्मैक्यसाक्षात्काररूपं निष्ठाप्रपत्त्योः समानं फल्म् । जिज्ञासोर्भक्तस्य वा सत्त्वपरिपाकवशानिष्ठाप्रपत्ती अधिकृत्य सत्यपि दृष्टिमेदे निष्ठावत एव प्रपत्तिः पूर्णा भवति । प्रपन्नस्यैव निष्ठा सिद्धा भवतीति यथार्थभक्तिज्ञानयोरिवरोधं पश्यति भगवान्महर्षिः।

प्वं परमपुरुषार्थसाधनभूतमार्गद्वयप्रतिपादकेऽत्रश्लोकद्वये निष्कलसकलात्मकस्य परस्य ब्रह्मणः संस्मरणाच्छिष्टाचारानुसारेण मङ्गलमनुष्ठितं भवति । एकमेव सद्वस्तु परं ब्रह्म सकलं निष्कलमित्युभयथाऽस्मदादिभिर्गृहीतुं शक्यत इत्यालोक्य प्रथमे श्लोके निष्कलं ब्रह्म निष्ठाश्रयत्वेन प्रतिपादितम् । द्वितीये श्लोके सकलं ब्रह्म शरण्यत्वेन स्तुतम् ।

(अ)—ब्रह्मणः शरण्यत्वेनानुग्राहकत्वसिद्धेर्जगज्जीवेश्वराख्य-तत्त्वत्रयवादस्याभ्युपगम्यत्वादत्यन्तभेदापत्तिर्न शङ्कितव्येत्याह । सर्वेनिदानमिति ।

सर्वेर्निदानं जगतोऽहमश्च वाच्यः प्रभुः कश्चिद्पारशक्तिः। चित्रेऽत्र लोक्यं च विलोकिता च पटः प्रकाशोऽप्यभवत्स एकः॥ ३॥

11 2 11

ारूपादेतोः प्रपन्नानां सर्वेभ्यो ति प्रथमं तां स्थितिं तं सर्वेश्वरं षां जनन-वादमृता चिन्तनस्य

गिश्रितानां न्थिरूपि-

सर्वस्यापि न्पुरुषान्

गमेवेहशी

तमात्मा-

(भा) — मङ्गलक्षोकौ व्याख्यातौ । अयं शास्त्रस्यादिमः (अ)-श्लोकः । जगतो लोकस्य अहमः अहमिति वृत्तिरूपस्य रात्मकं भ जीवस्यास्मदादेः निदानं कारणं अपारशक्तिः अपारा इत्याह अ अनवधिका शक्तिः सामर्थ्यरूपा यस्य स कश्चित्प्रभुः कोऽपि नाथः ईश्वर इत्यर्थः सर्वेर्नानाविधसिद्धान्तवादिभिः आ वाच्यः अङ्गीकार्यः । बहिरिदं जगत् प्रत्यक्षदष्टं तत्त्वम्। अन्तरहमिति प्रमाणान्तरनिरपेक्षं अनुभवसिद्धं जीवाख्यं तत्त्वम् । अनयोरुभयोर्म् लमीश्वराख्यं तत्त्वं यस्यापारशक्तेर्जग-जीवनियामकत्वं सिद्धचित । तत्त्वत्रयाभ्युपगमेऽद्वैतहानिन मन्तव्येति चित्रदृष्टान्तेनाह ।

इद

(भा)-

इत्यर्थः । अत्र सृष्टिरूपे नामरूपात्मके चित्रे जगित चित्रत्वमारोपितं, जगिददं लोक्यं जगचित्रस्थानीयं दश्यं, विलोकिता द्रष्टा, पटः जगद्र्पस्य आख्याने चित्रस्याधिकरणं, प्रकाशो जगदूपचित्रदर्शनस्य साधनं येन जगदादित विना द्रष्ट्रहरूययोः सतोरपि दर्शनं न भवति । इदं सर्वं स एक न तु तह एवाभवत् । एकस्यैव ब्रह्माख्यस्य सङ्गावस्यानवधिकशक्तिमत्त्वात् तस्य तत्त्व अधिभूताध्यात्माधिकरणादिप्रकारभेदः प्रत्यपादि । तस्मादुपादानं त्रयं याव निमित्तं च दुग्द्रयव्यवहारविषयस्यास्य सर्वस्य जगतो जीवस्य यावद्हंग च ब्रह्मैत्रेत्युक्तं भवति । "सर्वं खिल्वदं ब्रह्म" "अनेन त्कालं त जीवेनात्मना नामरूपे व्याकरवाणि " इत्यादिवाक्यानां विषयोऽत्र मत्याऽहं द्रष्टव्यः। असम्बद्धान् । असम्बद्धान् । असम्बद्धान् । असम्बद्धान् । असम्बद्धान् । असम्बद्धान् । असम्बद्धान् ।

यं शास्त्रस्यादिमः मेति वृत्तिरूपस्य शक्तिः अपारा स कश्चित्प्रभः सिद्धान्तवादिभिः स्थिद्धष्टं तत्त्वम् । सेद्धं जीवाद्ध्यं स्यापारशक्तेर्जग-पगमेऽद्वैतहानिन

चित्रत्वमारोपितं, पटः जगद्रूपस्य माधनं येन दं सर्वं स एक किशक्तिमत्त्वात् तस्मादुपादानं नगतो जीवस्य म" "अनेन मानां विषयोऽत्र

यं शास्त्रस्यादिमः (अ)—यद्येकमेव सद्वस्तु परं ब्रह्म सर्वशक्तत्वाज्जगज्जीवेश्व-मेति वृत्तिरूपस्य रात्मकं भवति, कथं तर्हि परमार्थस्वरूपमेकमेवेति नावगम्यत शक्तिः अपारा इत्याह आरभ्यत इति ।

### आरभ्यते जीवजगत्परात्म-तत्त्वाभिधानेन मतं समस्तम् । इदं त्रयं यावदहंमति स्यात् सर्वोत्तमाऽहंमतिशून्यनिष्ठा ॥ ४ ॥

(भा)—समस्तं मतं सर्वेऽपि शास्त्रीयाः सिद्धान्ताः द्वैतादय इत्यर्थः । जीवजगत्परात्मतत्त्वाभिधानेन जीवोऽहंपदार्थः जगदिदं सर्वं पर आत्मा ईश्वर इति तत्त्वानां अभिधानेन आख्यानेन, आरभ्यते उपऋम्यते । अद्वैतिनामप्यभिमतं हि जगदादितत्त्वत्रयम् । प्रारम्यत इत्युक्तेर्मतस्य तत्त्वत्रये प्रारम्भः न तु तत्र पर्यवसानमित्यर्थः । यद्येकमेव परमार्थतत्त्वं, कथं तर्हि तस्य तत्त्वत्रयरूपमवगम्यते ? अहंमतिसापेक्षं तदिति प्राह इदं त्रयं यावदहंमति स्यादिति । इदं तत्त्वत्रयं जगजीवेश्वराख्यं यावदहंमति यावत्यहंमतिः स्याद्भवेत् । यावत्कालमहंधीस्ताव-त्कालं तत्त्वत्रयग्रहणं भवतीत्यर्थः । अहंमतिश्नून्यनिष्ठा अहं-मत्याऽहंधिया श्र्त्या रहिता निष्ठा स्थितः सर्वोत्तमा सर्वासां निष्ठानां उत्तमोत्कृष्टा भवतीति वाक्यशेषः ।

अर

आ

सा

मा

अ

वा

व

पु

6

सत्त्वेऽपि बह्वीनां निष्ठानां निगमागमोपदिष्ठानां एषाऽध्यातम-निष्ठा परमोत्कृष्टा भवति । यत्राहंमतेरेव विख्येन जगजीवेश्वर-मेदव्यवहारस्य मूलभूतो ब्रह्माख्यः सङ्गावः साक्षादनुभूयत इत्यर्थः। तस्मादीहशी भवत्यहंधीः यया परमेकं ब्रह्माभेदस्वरूपं तत्त्वत्रय-मूलकबहुमेदात्मकत्वेन दृश्यते । परमार्थतत्त्वग्रहणप्रतिबन्धिकेयं प्रन्थिक्षपिण्यहंधीरन्यत्र विस्तरेण व्याख्यायते ।

(अ)—असत्यामहंधियां जगजीवेश्वराणां पृथग्भावस्यानुप-लभ्यत्वात् किमिदं सर्वं जगदसत्यं उत सत्यमित्यादिशङ्का-निवारणार्थं प्रवृत्तानां नानाशास्त्रीयसिद्धान्तवादानां परमार्थतत्त्व-प्रहणे साक्षादुपयोगित्वं नास्तीत्याह । सत्यं मृषावेति ।

सत्यं मृषा वा चिदिदं जडं वा दुःखं सुखं वेति मुधा विवादः । अदृष्टलोका निरहंप्रतीति-निष्ठाऽविकल्पा परमाखिलेष्टा ॥ ५॥

(भा)—इदं जगत् सत्यं मृषा वा, किं सत्यमृत मिथ्या ? किमिदं चित् चेतनं जडं वोताचेतनं ? किमिदं जगत् सुखं दुःखं वा, एवमादिर्विवादोऽविद्यायामन्तरे वर्तमानानां पण्डितंमन्यानां विविधो वादः मुधेव विकल एव, न साक्षात्कारोपयोगीत्यर्थः । निष्ठेव संशयच्छेदिनी सर्वेषां वादानां तिरस्कर्त्री चेत्युत्तरार्धेनाह । पाऽध्यातम-गज्जीवेश्वर-त इत्यर्थः। तत्त्वत्रय-तेबन्धिकेयं

ादिशङ्का-मार्थतत्त्व-

1411

मिथ्या ?े खं दुःखं तंमन्यानां

तित्यर्थः ।

र्धेनाह ।

अदृष्टलोका न दृष्टो छोको यत्र सा, यस्यां निष्ठायां छोको भिन्नतया न विषयो भवति सेत्यर्थः । निरहंप्रतीतिः निर्गता अहंप्रतीतिर्यस्यास्सा, अविकल्पा अविद्यमानो विकल्पो यस्याः सा । किमिदं सत् उत न १ किमिदं चित् उत न १ किमिद्मानन्दम् त १ इत्यादि विकल्पशून्या निष्ठा प्रमा उत्कृष्टा, अखिलेष्टा अखिलानां द्वैतादिमतानुसारिणामिष्टा संमता भवतीति वाक्यसम्बन्धः । अत्यन्तविरुद्धसिद्धान्तानुसारिभः द्वैताद्वैतादिनवादिभः सर्वैरप्यास्तिकैः भक्तिज्ञानयोगाद्यन्यतममार्गस्य परमपुरुषार्थसिद्धं प्रत्यावश्यकत्वमम्युपगम्य तत्तन्मतानुरोधेनोपदिष्टासु निष्टासु विषयचिन्तनस्याहंभावस्य वा नास्त्यवकाशः । सर्वासु निष्टासु लक्ष्यस्यकाप्रधिया हि ध्येयत्वमुपदिश्यते । तस्मात्सत्यानस्य-चिद्वचित् -सुखासुख-एकानेकादि-विकल्पविवर्जिताऽध्यात्मनिष्टा सर्वेषां सम्मतेत्युक्तम् ।

अत्र सत्यं मृषा वेति त्रिधा विकल्पोत्थापनेन परमार्थसत्यं सदेव न मृषा, चिदेव न जडं, सुखमानन्दमेव न दुःखमिति सचिदानन्दखरूपं निष्ठयानुभवैकवेद्यं न विवादविषयो भवितु-मर्हतीति गूढाभिप्रायो छक्ष्यः। अत्र न मृषा न जडं न दुःखमिति तत्त्वप्रतिपादनस्यान्तर्भावात् सांख्य-सौगत-शून्यवादिसमयेषु भगवतो महर्षेरसम्मतिर्द्रष्टव्या।

(अ)—अथ जगज्जीवेश्वराणामखण्डात्मन्यैक्यात् तत्र दग्दश्य-मेदाभावात्तस्यानन्तदृष्टिस्वरूपत्वमुपपादयति । सरूपबुद्धिरिति ।

### सरूपबुद्धिर्जगतीश्वरे च सरूपधीरात्मिन यावदस्ति अरूप आत्मा यदि कः प्रपश्येत् सा दृष्टिरेकाऽनवधिर्हि पूर्णा ॥ ६ ॥

(भा)—**यावदात्मिन** स्थूलसूक्ष्माचन्यतमशरीरावच्छिने द्रष्टरि, शरीरपरमत्रात्मपदं, सरूपधीः सरूपः रूपेण सह वर्तत इति सरूपः, सरूप आत्मा इति धीर्मतिरस्ति तावज्जगति ईश्वरे च सरूपबुद्धिर्जगत्सरूपं, ईश्वरः सरूप इति बुद्धिर्भवत्येव। अत्र रूपमन्त्रप्राणादिकोशान्यतमपरं शरीरं, न केवलं चक्षुप्रीह्यस्थूल-देहमात्रपरमित्यवगन्तव्यम् । पञ्चकोशात्मकं देहमित्युत्तरत्र वक्ष्य-माणत्वात् । अनेन जगतो जीवस्येश्वरस्य च सरूपत्वमरूपत्व-मुभयमप्यभ्युपगम्य, तेषामरूपत्वेऽखण्डात्मन्यैक्यमुत्तरार्धेनाह । यद्यात्मा अरूपो रूपवर्जितः अशरीरः तर्हि कः प्रपश्येत को वा द्रष्टा भवति ? "यस्मिन् सर्वाणि भूतान्यात्मैवा भूद्विजानतः" इत्युक्तदिशा सर्वस्मिन्नात्मभूते सति सर्वभूतात्मभूतस्यात्मनोऽन्यत्वेन दश्यस्य द्रष्टव्यस्य वाऽभावादेक एवारूपः सर्वाणि रूपाणि प्रसित्वा छसति । तत्र दग्दर्यव्यवहारस्यानवकाशात् तत्केन कं पर्यदित्यादिवाक्यैः अद्वैतमखण्डमात्मानमाह श्रुतिः । अत्रापि "सा दृष्टिरेकाऽनवधिर्हि पूर्णा" इत्याह । कः प्रपश्येदित्याक्षेपेण नास्ति द्रं माह । स् खण्डेत्यर्थं द्रष्टुरन्यत्वे श्चित्खरू दृष्टिः पृथ

नवरतं व ब्रह्माण्डस् व्यवहार नित्यं पू

> अह त्वायत्तां दृष्टिखर दृष्टुरात्म दृष्टुर्विष

> > सम्भव

्ड इारीराव नास्ति द्रष्टेति सिद्धयति । तत्र हेतुमाह । हि कुत इति हेतु माह । सा तच्छव्दवाच्या दृष्टिश्चित्स्वरूपिणी एकाऽद्वितीयाऽ-खण्डेत्यर्थः । अनवधिरनन्ता पूर्णा सर्वत्रेत्यर्थः । द्रष्टेत्युक्ते द्रष्टुरन्यत्वेन दश्यस्यास्तित्वशङ्कानिरासाय दृष्टिरित्युक्तम् । आत्मन-श्चित्स्वरूपत्वं छक्षयितुं दृष्टिरित्याह । न तु द्रष्टारमात्मानमन्तरा दृष्टिः पृथग्भवतीति विवक्षया ।

पारावारात्तरङ्गपटलेष्विव परस्माद्रह्मणोऽनेककोटिब्रह्माण्डेष्व-नवरतं जन्मस्थितिभङ्गं प्राप्नुवत्सु, तथा जायमानानां एकैकस्यापि ब्रह्माण्डस्य पिण्डाण्डस्य वा दग्दश्याधाराधेयजगदीश्वरादिभेद-व्यवहारयोगे सिद्धेऽपि, अखण्डस्यात्मनः स्वरूपं दृष्टिपदवाच्यं नित्यं पूर्णमविकार्येव भातीत्युक्तं भवति।

अत्र पूर्वार्धेन जगदीशयोः सरूपत्वं जीवस्यात्मनः सरूप-त्वायत्तमित्युक्त्वोत्तरार्धेन तस्यात्मनोऽरूपत्वसिद्धावनविधकाखण्ड-दृष्टिखरूप आत्मैक एव नित्यसिद्धो ग्राह्यो भवतीति प्रतिपादनात् दृष्टुरात्मनोऽरूपत्वमेव प्रमार्थतत्त्वमिति स्पष्टः सिद्धान्तः । तथापि दृष्टुर्विषयिणः सरूपत्वं जगदीशयोः सरूपत्वग्राहकमित्युक्तम् ।

कथं तहींदं अनित्यमपि तात्काछिकं सरूपत्वमात्मनः सम्भवतीत्यन्यत्र विचारितम् ।

(अ)—द्रष्टुरात्मनः सशरीरत्वप्रसङ्गात् शरीरं पश्चकोशात्मकं शरीरात्मबुद्भयैव भुवनज्ञानमित्याह । यत्पश्चकोशात्मकमिति।

11 & 11

राविच्छने तह वर्तत ति ईश्वरे व । अत्र विस्थूल-त्र वक्ष्य-

गरूपत्व-र्वेनाह । येत् को

गनतः" ऽन्यत्वेन

रूपाणि केन कं

अत्रापि गक्षेपेण

### यत्पश्चकोशात्मकमस्ति देहं तदन्तरा किं भुवनं चकास्ति । देहं विना पश्चविधं तदेतत् पश्यन्ति के वा भुवनं ? भणन्तु ॥

(भा)—पश्चकोशात्मकं अन्नमय-प्राणमय-मनोमय-विज्ञानमयानन्दमयाः पञ्चकोशाः आत्मा रूपं यस्य तत् ।
यदेहमस्ति, तदन्तरा तदेहमन्तरेण भ्रुवनं चकास्ति किं ?
जगदस्तीत्यनुभव एव नास्तीत्यर्थः । देहाधीनं जगद्भहणिमिति
भावः । तत्तस्माज्जगद्भहणस्य देहायत्तत्वात् हेतोः एतत्पश्चविधं
अन्नमयादिपञ्चमेदवदेहं शरीरं विना के वा भ्रुवनं पश्चिति,
भणन्तु । शरीरं विना न केऽपि भुवनं गृह्णन्तीति विदितमेतत्
सर्वेषामिति भणितम् । तस्मादिह शास्त्रे यत्र शरीरपदं प्रयुक्तं
तत्रान्नमयादिपञ्चकोशान्यतमं शरीरं प्राह्मम् । न तु केवलमन्नमयमिदं स्थूलं शरीरमिति ज्ञेयम् ।

शरीरभुवनयोर्ब्यष्टिसमष्ट्योरंशांशिभावादंशस्यांश्यधीनत्वाच्छरीरे भुवनाधीने सित शरीरबद्धस्य विषयिणः शरीरात्मभिमानवतः शरीरबन्धमन्तरा विषयित्वमेव न सिद्धयति । असितं शरीरबन्धे विषयित्वस्यासिद्धेः कस्य गोचरः स्याद्भवनाकारो विषयः ? भूतं ।

(

शब्द अस् भव

प्रव स्ते स

मु

हे

त।

णन्तु ॥

नोमय-विज्ञान-स्य तत् । कास्ति किं ? नगद्धहणमिति एतत्पश्चविधं नं पश्यन्ति, विदितमेतत्

गीनत्वाच्छरीरे मभिमानवतः तं शरीरबन्धे

यः ?

तु केवल-

(अ)—मानवन्यक्तौ द्रष्टुर्विषयिणः मनोमयत्वात्तस्य विषय-भूतं भुवनमपि मनोमयं भवतीति वृत्तिविषयतादात्म्यं प्रतिपाद-यितुं भुवनस्य मनोमयत्वमाह, शब्दादिरूपमिति ।

शब्दादिरूपं भुवनं समस्तं शब्दादिसत्तेन्द्रियवृत्तिभास्या। सत्तेन्द्रियाणां मनसो वशे स्था-नमनोमयं तद्भवनं वदामः ॥ ८॥

(भा)— समस्तं भुवनं सर्वमिदं जगत् शब्दादिरूपं शब्दादयः शब्दस्पर्शरूपरसगन्धाः रूपं खरूपं यस्य तत्। अस्मदादिभिर्गृद्धमाणस्य जगतः शब्दादिगुणसमुदाय एव खरूपं भवतीत्यर्थः। शब्दादिसत्ता शब्दादीनां गुणानां सत्ता स्थिति-रिन्द्रियवृत्तिभास्या श्रोत्रादीन्द्रियाणां वृत्तिभिव्यापारैर्भास्या प्रकाश्या भवति। शब्दादिगुणान्प्रति श्रोत्रादीनां भासकत्वोक्ते-स्तेषां ग्रहणस्येन्द्रियाधीनत्वमुक्तम् । इन्द्रियाणां श्रोत्रादीनां सत्ता सद्भावो मनसो वशे स्यादिन्द्रियाणामपि मनोऽधीनत्व-मुक्तम् । तत् तस्मात् भुवनस्य शब्दादिगुणसमुदायरूपत्वात् शब्दादिगुणानामपीन्द्रियनिन्नत्वात् इन्द्रियाणामपि मनोमूळत्वात् हेतोः भुवनं जगत् उद्देश्यं मनोमयं विधेयं मनसो विकारं वदामः। अत्र सूक्ष्मस्य मनसः स्थूहरूपं जगदिति प्रतिपादितम् । स्थूहर्सूक्ष्मयोरवस्थामेदसिद्धयोर्जगन्मनसोस्तादात्म्यसम्बन्धोप्राद्यः। एकस्मादेव कारणभूताद्वस्तुनोऽनयोर्जन्मादिसिद्धेः । तदुत्तरश्लोके प्रतिपादयति ।

व्यष्टिगतं समष्टिगतं च मनस्तत्त्वमुद्दिश्य मनोमयं भुवन-मित्युक्तम् । व्यष्टेर्देवदत्तस्य मनसि नष्टे तस्य मानसं भुवनं नष्टं भवति, न तु यज्ञदत्तस्य समष्टिभूतेश्वरस्य वा।

अव्यक्तान्महन्महतोऽहङ्कारस्तस्मात् पञ्चतन्मात्राणि तेभ्य इदं जगदित्यवस्थाभेदबहुछं सङ्कोचिवकासक्रमं पूर्वेरुक्तं इह स्मारयामः।

(अ) — छोकस्य धिया सहाविनाभावे सत्यपि धियो भासकत्वमाह धियेति ।

# धिया सहोदेति धियाऽस्तमेति लोकस्ततो धीप्रविभास्य एषः । धीलोकजन्मक्षयधाम पूर्ण सद्वस्तु जन्मक्षयश्चन्यमेकम् ॥ ९ ॥

(भा)—लोकः जगत् धिया सह सर्वासां मनोवृत्तीनां मूळवृत्त्याऽहंधिया सहोदेत्युद्गच्छति । धिया सहाहंधिया वृत्ति-रूपया सहास्तमेति अदर्शनं गच्छति । ततः तस्मादेष लोकः

• इट धीवृ

च रूप आः स्तम

> जन् क्षर स्थू

च

15

·3

स

त्र

FF FF

पादितम् । गन्धोप्राद्यः। ।दुत्तरश्लोके

यं भुवन-भुवनं नष्टं

णे तेभ्य रुक्तं इह

वियो

311

इत्तीनां वृत्ति-छोकः 'इदं जगत्' इति व्यवहारसिद्धः धीप्रविभास्यः अहंम् छक-धीवृत्त्यैव प्रकाश्यो भवतीति सिद्धान्तीकुर्मः ।

विषयिभूतिधयिश्रद्भपत्वाद्भासकत्वं विषयभूतलोकस्य भास्यत्वं च स्पष्टं भवति । सर्वस्यापि जगतो मनोमयत्वनिरूपणेन सूक्ष्म-रूपधीवृत्तेः स्थूलाकारत्वेन जगतः प्रतिपादनाद्धीवृत्तौ स्वमूले आश्रये उपसंहतायां वृत्तिविषयावान्तरबाह्यौ धीलोकौ तुल्योदया-स्तमयौ सदेकम्लावेव भवत इत्युत्तरार्धेन द्रहयति । धीलोक-जन्मश्रयधाम, धियोऽहंधियो लोकस्य जगतः जन्मन उत्पत्तेः क्षयस्य विलयस्य च धाममूलं स्थानं पूर्णमिमन्नमबाधितत्वात् सूक्ष्मन्थ्यूलभेदभावाभ्यां धीलोकाभ्याम् । जन्मश्रयश्र्न्यं जन्मना क्षयेण च शून्यं वर्जितं सद्भत्, उत्पत्तिप्रलयवतीर्धीलोक्सयोः कारण-सामग्रीत्वेन प्रतिपादितं स्वयमुत्पत्तिप्रलयविवर्जितमेकं जगजीवा- खनेकाकारव्यवहारस्य मूलत्वेऽप्येकमेव भवतीति वाक्यशेषः ।

प्रन्थारम्भे निष्कलब्रह्माख्यसद्भावस्मरणद्वारा सहजात्मनिष्ठा-मुपपाद्यानन्तरं सकलब्रह्माख्यस्य सर्वेश्वरस्य शरण्यत्वेनोपपादनाय सम्पूर्णात्मसमर्पणरूपायां प्रपत्तावुपदिष्टायां, एकस्यैव ब्रह्मणः सकलिष्कलभेदेनास्मदादेर्प्रहणक्षमत्वाद्दिधा मङ्गलमाचरितम्।

वस्तुतस्त्वेक एव सन् पुरुषो जगदाद्याकारो भवतीति दढीकरणाय स एवापारशक्तिः सर्वकारणसामग्रीति सर्वेर्निदान-मिति श्लोकेन सिद्धान्तमुक्त्वा जगज्जीवेश्वराख्यतत्त्वंत्रयस्य पार-मार्थिकत्वशङ्कानिवारणाय सर्वस्यापि समयस्य प्रारम्भस्तत्त्वत्रये पर्यवसानं तु सन्मूले सद्वस्तुनीति निष्कल्लं स्मारितं आरभ्यत इति श्लोकेन ।

निरहं भावनिष्ठयैव तत्त्वसिद्धिर्न तत्त्वविचारणाय प्रवृत्तैर्नाना-सिद्धांन्तवादैरिति पक्कियं जिज्ञासुमात्मोन्मुखीकर्तुं निर्विकल्प-निष्ठां सत्यं मृषा वेति श्लोकेन स्मारियत्वा, सरूपधीरिति श्लोकेन प्रमाणान्तरितरपेक्षं अस्मदादेरनुभवसिद्धस्याहमाख्यस्य जीवस्य सरूपत्वादेव जगत ईशस्य च सरूपत्वमित्यमिधाय, गृहीतुर्जीवस्य प्रारम्भो रूपप्रहणे पर्यवसानं तु सर्वस्रूपातीते निरविषके स्ररूपभूते निष्कले सद्वस्तुन्येवेति सिद्धान्तितम्। एवं सर्वत्र सकलत्वप्रसङ्गे निष्कल्तं विस्मृतं माभूत् सकलत्वं तु व्यवहारसिद्धत्वादस्तित्वेनाभ्युपगम्यमेवेति सकलनिष्कलपक्षयो-विरोधस्तु तर्कयुक्तिमदोन्मत्तबुद्धिगत एव, न वस्तुगत इति च तत्र तत्र स्मारयनेव प्रवृत्तिमिदं शास्त्रमवगन्तव्यम्।

एवमेव यत्पश्चकोशात्मकं शब्दादिरूपं धिया सहोदेति इति त्रिभिः श्लोकैस्समष्टिब्यष्ट्योरभेदं तत्त्वतो निश्चित्य ब्यष्टे-जीवस्य पञ्चकोशात्मकं शरीरमेव जगद्भवति, समष्टेरीशस्य पञ्चकोशात्मकं जगदेवशरीरं भवतीति च गमयित्वा, पञ्च-कोशान्यतमस्य मनोमयस्य खरूपं विचार्य जगतो मनोमयत्व-प्रतिपादनद्वारा मनोम्खाइंधीमास्य-लोकस्याइंधियामुपसंहारः, अहंधियश्च सद्वस्तुनीति प्रतिपादनेन सद्वस्त्वेवाहंधीरूपद्वारा मनोमयात्मकमुवनाकारतां गतिमिति स्पष्टीकृतवान्। मित

ना सूर

(ē स

त्रि

a T

中中

f

तं आरभ्यत

प्रवृत्तैर्नाना-निर्विकल्प-स्रूपधीरिति ग्राहमाख्यस्य मित्यमिधाय, स्यूपातीते द्यान्तितम् । सकल्वं तु कलपक्षयो-त इति च

सहोदेति त्य व्यष्टे-त्मष्टेरीशस्य वा, पञ्च-तनोमयत्व-पुपसंहारः, तिरूपद्वारा (अ)—अथोक्तलक्षणे सद्वस्तुनि तादात्म्यनिष्ठैव सद्दर्शन-मित्याह भवन्तिविति ।

भवन्तु सद्दर्शनसाधनानि
परस्य नामाकृतिभिः सपर्याः ।
सद्वस्तुनि प्राप्ततदात्मभावा
निष्ठेव सद्दर्शनमित्यवेहि ॥ १० ॥

(मा)—नामाकृतिभिः नामिरनन्तैः शिवविष्णुब्रह्मेन्द्रादिनामिः आकृतिभिः हिरण्मयादिमूर्तिभिः पृथिन्यप्तेजोवाय्वाकाशसूर्यचन्द्रयजमानाख्याभिरष्टाभिर्मूर्तिभिर्वा परस्येशस्य सपर्याः
क्रियमाणाः पूजाः सद्द्र्शनसाधनानि सतः पुरुषस्य सर्वेश्वरस्य
(कर्मणि षष्ठी) दर्शने साक्षात्कारे साधनानि सहकारीणि भवन्तु
सन्तुनाम । जीत्रकल्पितवृषवाहन-गरुडवाहनादि-मूर्तिभिरीशकल्पिताग्निवाय्वादित्यादिमूर्तिभिर्वा सर्वाधिष्ठातृचैतन्यस्य सर्वेश्वरस्योपासनं फलप्रदमेव । फलं चोपासकश्रद्धानुरूपं उपास्यमानस्येश्वरस्यानुग्रहाधीनम् । श्रद्धामयस्योपासकपुरुषस्योपास्यमूर्तिनिरपेक्षं मूर्त्यभिमानिनी देवता फलं विधत्ते । तस्माद्रह्मात्मसाक्षात्कारस्य नामसङ्गिर्तनानि मूर्तिपूजनानि च उपयोगीन्येव ।
निष्ठेव साक्षात्कार इत्याह । सद्वस्तुनि सर्वासामुपास्यमानमूर्तीनामाश्रयभूते सद्भावाख्ये ब्रह्मणि, प्राप्ततदात्मभावा, प्राप्तः लब्धः

स एवात्माहमिति भावः यस्यां सा । उपास्यमूर्तेराश्रयो यः स एवाहंप्रत्ययस्याश्रय इति तादात्म्यसिद्धिर्यस्यां निष्ठायां, सैव निष्ठा नान्या सहर्शनं सत्यसाक्षात्कार इत्यवेहि जानीहीत्युपदेशः।

अत्र श्लोके सहजात्मिनष्ठैव सदर्शनिमत्युपपादितम्। अन्यत्र 'आत्मानमीक्षेते'ति श्लोके जीवस्येशेन भोग्यत्वमुपपाद्य परम-प्रपत्तिप्रतिपादनद्वारा प्रकारान्तरेणात्मदर्शनं प्रपश्चितम्। तस्मा-दुभयथा खरूपसाक्षात्कारः प्रतिपादितो द्रष्टव्यः। प्रन्थारम्भे मङ्गळाचरणश्लोकद्वयतात्पर्यभूतकैवल्यनिष्ठासायुज्यसम्पत्त्योः क्रमश एकस्य सतो ब्रह्मणो निष्कळसकळरूपसाक्षात्कारखरूपत्वं स्मारितं भवति।

(अ)—अथ जिज्ञासोर्विचारशीलस्यान्वेषणरूपं साधन-मुपदिशति द्वनद्वानीति ।

इन्द्रानि सर्वाण्यिखलास्त्रिपुट्यः किञ्चित्समाश्रित्य विभान्ति वस्तु । तन्मार्गणे स्याद्गलितं समस्तं न पर्यतां सञ्चलनं कदापि ॥ ११ ॥

(भा)—सर्वाणि द्वनद्वानि आत्मानात्मजडचेतनदृग्दृश्य-विषयिविषयादीनीतरेतराश्रयाणि । तथा अखिलाः त्रिपुट्यः ज्ञातृज्ञानज्ञेयाद्याश्रय किश्चिद्वस्तु किमप्याश्रयभूतं मूळखरूपं

समावि तस्याश्र तस्याश्र तस्याश्र विगिष्टि न कर्व सत्यम श्रीमह स्वातम सर्वेषां

प्रयह

मुलाश

भारि

प्रयो यः स सैव निष्ठा पदेशः। (। अन्यत्र । ध परम-(। तस्मा-प्रन्थारम्भे स्योःक्रमश । रख्कप्रत्वं

साधन-

स्तु ।

33 11

नहग्हर्य-त्रिपुट्य: इलस्तरूपं समाश्रित्याश्रयत्वेनालम्ब्य विभान्ति प्रतिभान्तीत्वर्थः। तन्मार्गणे तत्याश्रयभ्तस्य वस्तुनो मार्गणेऽन्वेषणे कृते, समस्तं द्वन्द्वित्रपृट्यान्मकं सकलं गिलतं स्याददर्शनं गच्छेदित्यर्थः। सत्पर्यतां सकलद्वन्द्वित्रपृटीनामाश्रयभूतवस्तुनोऽन्वेषणेन द्वन्द्वेषु त्रिपृटीषु च विगलितासु यदगलितं परिशिष्टं भवति तत्सत्यमन्वीक्षमाणानां न कदापि चलनं चलत्वं नास्ति, अचला निष्ठा भवतीत्वर्थः। सत्यमन्वीक्षमाणस्य सत्याकारवृत्तिकृपत्वं भवति। अन्यत्र चोक्तं श्रीमहर्षिणा। "स्वात्मभूतं यदि ब्रह्म ज्ञातुं वृत्तिः प्रवर्तते। स्वात्माकारा तदा भूत्वा न पृथक् प्रतितिष्ठति॥" इति। एवं सर्वेषां द्वन्द्वानां सकलानां त्रिपृटीनां आश्रयसापेक्षत्वोपपादनद्वारा म्लाश्रयान्वेषणेनाचलत्वप्राप्तिरुक्ता।

(अ)—अथ बहुभिः प्रकारैः विद्या कथमित्यारम्य विधेः प्रयत्नस्येति श्लोकपर्यन्तं तत्त्वानुसन्धानस्योपायानाह ।

विद्या कथं भाति न चेदिवद्या विद्यां विना किं प्रविभात्यविद्या। इयं च कस्येति विचार्य मूल-खरूपनिष्टा परमार्थविद्या ॥ १२ ॥

(भा)—विद्या कथमिति—अविद्या न चेत् विद्या कथं भाति १ एवं विद्यां विना विद्या न चेत् कथमविद्या प्रविभाति १ विद्याविद्ये अन्योन्याश्रयं द्वन्द्वमित्यर्थः । द्वयं च विद्याऽविद्या च कस्येति विद्यावान्कोऽविद्यावान्कः, को वाऽधिकरणं विद्याविद्ययोनिरिति विचार्य सूक्ष्मेण तत्त्वविचारेण पर्याछोच्य या मूलस्वरूपिनष्ठा मूळखरूपे विद्याविद्ययोराश्रये निष्ठा प्रतिष्ठा सैव परमार्थिवद्या परमः अर्थः प्रयोजनं यस्याः सा परमार्था सा विद्याऽनुभूतिस्वरूपिणी यद्वा परमार्थः सत्यं परमः सर्वोत्कृष्टः अर्थो वाच्य इति व्युत्पत्तेः, तस्य परमार्थस्य सत्यस्य (कर्मणि षष्ठी) विद्या अनुभवपर्याय-वेदनार्थकात् सकर्मकाद्विदेर्धातोरर्थानुगमात् वेदनात्मकं ज्ञानमेव विद्या भवति । अनुभवात्मकज्ञानमेव परमार्थविद्येत्ते छौकिकी विद्या केवछं मानसं ज्ञानमेवत्यर्थः ।

(अ)—एवं विद्याविद्यात्मकम्लान्वेषणमुपादिश्य ततोऽपि सृक्ष्मतरं ज्ञातृज्ञानज्ञेयरूप-त्रिपुटीम्लाश्रय-विज्ञानेन ज्ञातुः सत्खरूपेण तादात्म्यानुभवमाह । बोद्धारमिति ।

बोद्धारमात्मानमजानतो यो बोधः स किं स्यात्परमार्थबोधः । बोधस्य बोध्यस्य च संश्रयं स्वं विजानतस्तद् द्वितयं विनश्येत् ॥१३॥

(भा)—बोद्धारं ज्ञातारमात्मानं विषयिणमजानतोऽनुप-लभानस्य पुंसो यो बोधो यज्ज्ञानं जायते स बोधः विद्याऽविद्या च णं विद्याविद्ययो-एलस्वरूपनिष्ठा परमार्थविद्या विद्याऽनुभूति-ष्टः अर्थो वाच्य णे षष्ठी) विद्या निमात् वेद-विस्वाऽनुभूति-प्रामात् वेद-विद्याऽनुभूति-प्रामात् वेद-विद्याऽनुभूति-विद्याऽनुभूति-विद्याऽनुभूति-विद्याऽनुभूति-विद्याऽनुभूति-विद्याऽनुभूति-विद्याऽनुभूति-विद्याऽनुभूति-विद्याऽनुभूति-विद्याऽनुभूति-विद्याऽनुभूति-विद्याः

देश्य ततोऽपि निन ज्ञातुः

धः ।

त् ॥१३॥

जानतोऽनुप-स बोधः परमार्थवोधः सज्ज्ञानं स्यात्किम् ? न भवतीत्यर्थः । बोधस्य ज्ञानस्य बोध्यस्य ज्ञेयस्य च संश्रयमाश्रयं स्वमात्मानं विषयिभूतं विजानतो ज्ञातवतः पुरुषस्य तद्द्वितयं बोधो बोध्यश्च ज्ञानं ज्ञेयमुभयमपि विनद्भेदिलयं गच्छेत् । अत्र विषयी विषयो वृत्तिरिति त्रितयं ज्ञातृ झेयज्ञानरूपं त्रिपुटीत्युच्यते । ज्ञातु-विषयिणः स्वज्ञाने सति तस्य सत्स्वरूपादभेदानुभवसिद्धेः सत्स्वरूपस्य न केवलं विषयिणं प्रति, किं तु वृत्तिं विषयं प्रति चाश्रयभूतत्वादिषयिणः सत्स्वरूपसाक्षात्कारे वृत्तिविषयोरिप स्वरूपादभेदोऽवगम्यत इति विवक्षया तद्द्वितयं विनद्येदित्युक्तम् । विषयिणश्चिद्रूपत्वात् विषयवृत्तीनां तद्विकारात्मकत्वादिषयिज्ञानस्य प्राधान्यं स्पष्टमुक्तम् ।

आहचान्यत्र भगवान्महर्षिः (रमणगीता XII 4, 5.)—

"अभिन्नो विषयी यस्य खरूपान्मनुजर्षम । व्यापारविषयौ भातस्तस्याभिन्नौ खरूपतः ॥"

"विभिन्नो विषयी यस्य खरूपादभिमानिनः। व्यापारविषयौ भातस्तस्य भिन्नौ खरूपतः॥"

(अ) — विषयिज्ञानं म्लस्वरूपप्रापकिमत्युक्तम् । तच खरूप-ज्ञानं विषयिणो व्यवहारसिद्धज्ञानाज्ञानयोरन्यतरनेति उभयस्मा-द्विलक्षणं तचिद्रूपमिति पुनर्द्रदयति निद्रा न विद्येति ।

### निद्रा न विद्या ग्रहणं न विद्या गृह्णाति किञ्चित्र यथार्थबोधे। निद्रापदार्थग्रहणेतरा स्या-चिद्व विद्या विलसन्त्यशून्या ॥१४॥

(भा)—निद्रा अज्ञानं यत्र पदार्था न गृह्यन्ते **न विद्या** ज्ञानं न भवति । स्वरूपानुभवे आत्मनोऽन्यत्किमपि न दृश्यत इति प्रतिपादनात्पदार्थानामग्रहणं अज्ञानं महती विस्मृतिरेवात्म-ज्ञानमिति कश्चन मूढः प्रतीयात् । तस्मादग्रहणमज्ञानमेव नात्मज्ञानमित्याह । ग्रहणं ज्ञानं पदार्थानामिति शेषः न विद्या न ज्ञानम् । विषयिणमन्तरेण विषयाणां ज्ञानमपि न विद्या न परमार्थज्ञानं भवति । यथार्थबोधेऽनुभवात्मके किञ्चित्किमपि न गृह्णात्यात्मखरूपादन्यत्वेनेत्यर्थः । निद्रापदार्थग्रहणेतरा निद्राऽज्ञानं पदार्थानां प्रहणं छौकिकं ज्ञानं च निद्रापदार्थ-प्रहणे ताम्यामितरा ज्ञानाज्ञानविलक्षणा चिदेव, आश्रयभूत-चैतन्यमेव, विद्या सिद्धा यथार्थबोधो भवतीत्यर्थः। द्वनद्वविलक्षण-त्वोक्त्या शून्यमिति न मन्तव्यमिति अशून्येति विशेषणम् । पूर्णा सा चिदित्युक्तम् । न सा चिज्जडवत्तटस्थेति द्रदियतुं विलसन्तीति विशेषणम् । खयं भासमाना ज्ञानाज्ञानात्मकं द्दन्द्वं भासयत्यपीति प्राह्मम्।

(31)

पृथग्भाव

(3 विविध

खरूप ज्ञानस एव त

खक्ष सन्ति

भावः

अत्र त्मनो

त्वादे

प्रति

ा घि ।

न्या ॥१४॥

इन्ते न विद्या कमपि न दश्यत विस्मृतिरेवात्म-दप्रहणमज्ञानमेव शेषः न विद्या मपि न विद्या किञ्चित्किमपि दार्थग्रहणेतरा व निद्रापदार्थ-, आश्रयभूत-। द्वन्द्वविलक्षण-विशेषणम् । स्थेति द्रहियतुं ज्ञानाज्ञानात्मकं

(अ)--अथ सत्यं ज्ञानमेकमेव, नानारूपाणां ज्ञानानां पृथग्भावो नास्तीति खर्णभूषणदृष्टान्तेनाह सत्य इति ।

### सत्यश्चिदात्मा विविधाकृतिश्चित् सिद्धयेत्पृथक्सत्यचितो न भिन्ना। भूषाविकाराः किमु सन्ति सत्यं विना सुवर्ण पृथगत्र लोके ॥ १५॥

(भा)—चिदात्मा ज्ञानखरूप आत्मा सत्य एक एव, विविधाकृतिश्चित् नानारूपं ज्ञानं इत्यर्थः सत्यचितः सत्यज्ञान-खरूपादेकस्मात् पृथक् भिन्ना न सिद्धचेत् । नानारूपात्मक-ज्ञानस्य सत्यज्ञानात् पृथक्सत्ता नास्तीत्यर्थः । अत एव तादशं नानाज्ञानमज्ञानमाद्यः । अत्र छोके सत्यं सुवर्णं विना खरूपभूतोपादानद्रव्यं हित्वा पृथक् भेदतः भूषाविकाराः किमु सन्ति ? भूषणभेदानामाकारभेदेऽपि सुवर्णात् पृथग्भावो नास्तीति भावः । एकस्यैव सतो भावस्य नानारूपत्वं पूर्वमेव निरूपितम् । अत्र तस्य सद्भावस्य चित्खरूपत्वमुपपाद्य, चित्खरूपस्याखण्डा-त्मनोऽरूपस्य रूपभेदा अस्मदादयो जगचेति गमयति । चिद्वप्तव्यादेव जगतो मनोमयत्वं पूर्वमुपपादितम् ।

(अ)—अस्मत्प्रत्ययगोचरस्य विषयिणो मूलमन्वेषणीयत्वेन प्रतिपादयितुमाह तद्युष्मदोरिति ।

### तद्युष्मदोरस्मदि संप्रतिष्ठा तस्मिन्विनष्टेऽस्मदि मूलबोधात् । तद्युष्मदस्मन्मतिवर्जितैका स्थितिर्ज्वलन्ती सहजाऽत्मनः स्यात् ॥

(भा)—तद्युष्मदोः तच्च युष्मच तद्युष्मदी तयोः तत्प्रत्ययगोचरस्य परोक्षविषयस्य युष्मत्प्रत्ययगोचरस्य प्रत्यक्षविषयस्य च अस्मदि अस्मत्प्रत्ययगोचरं विषयिणि संप्रतिष्ठा संस्थितिर्भवति । उत्तमपुरुषवाच्यं अहंप्रत्ययगोचरं विषयिणमाश्रित्य परोक्षंप्रत्यक्ष्मविषयौ प्रथममध्यमपुरुषवाच्यौ तत्प्रत्यय-त्वंप्रत्ययगोचरौ व्यवहतौ भवतः । तस्मात्तास्मिन्नसमिदि अस्मत्प्रत्यये मूलवोधात् मूलस्य आश्रयस्य स्वरूपस्य बोधाद्वेदनाद् विनष्टे विलयं गते सित तद्युष्मदस्मत्मतिवर्जिता तच्च युष्मच अस्मच तद्युष्मदस्मदः ता एव मतयः प्रतीतयः ताभिः वर्जिता रहिता, तदादिप्रत्ययगून्या, एका भेदवर्जिता, जवलन्ती भासमाना, आत्मनः स्थितिनिष्टा, सहजा स्थात्, अकृत्रिमा सिद्धा भवतीत्यर्थः । एवं तदादि-प्रत्ययव्यवहारास्पदभूतस्य अहंप्रत्ययस्य मूलान्वेषणेन सहजनिष्ठोपाय उपदिष्टः ।

(अ)—देशकालातीतस्य सतः पुरुषस्य देशात्मना कालात्मना चावस्थितत्वादेशकालतत्त्वविचारद्वारापि तस्य सांक्षात्कारो युक्त इति प्रतिपादयति भूतमिति । भूतं

हास

(भा)-उभावपि भूतवृत्तान वृत्तान्तः भविष्यतो खरूपमि खरूपं ' भावि भ एकाख्य -हास्या यथा संव चैकसंख यथा तथा व तु गण

मित्यर्थः

ोधात्।

ानः स्यात्॥

तयोः तत्प्रस्ययगत्यक्षविषयस्य च
संस्थितिर्भवति ।
य परोक्षंप्रस्यक्षगोचरौ व्यवहृतौ
बोधात् मूलस्य
व्यं गते सति
चुष्मदस्मदः ता
दिप्रस्ययशून्या,
एवं तदादिषणेन सहज-

ना कालात्मना गात्कारो युक्त

### भूतं भविष्यच भवत्स्वकाले तद्वर्तमानस्य विहाय तत्त्वम् । हास्या न किं स्याद्वतभाविचर्चा विनैकसंख्यां गणनेव लोके ॥ १७ ॥

(भा)—भृतमतीतकालः भविष्यदनागतः चेति समुचयः उमाविप स्वकाले सम्भवसमये, भवद्वर्तमानमेवेति प्राह्मम् । भूतवृत्तान्तः प्रचलनसमये वर्तमान एवासीत्। एवं भविष्यद्-वृत्तान्तः प्रचलनसमये वर्तमान एव भविष्यति । तस्माङ्कृतस्य भविष्यतो वा तत्त्वे सूक्ष्मतरं विचारिते उभयोरिप वर्तमानं ब्रह्मपित्यवगम्यते । तत् तस्मात्कारणात् वर्तमानस्य तत्त्वं बरूपं विहाय त्यक्त्वा, क्रियमाणा गतभाविचर्चा गतं भूतं भावि भविष्यत् तयोश्चर्चा लोके व्यवहारे एकसंख्यां विना एकाख्यामाद्यां संख्यां हित्वा गणनेव द्वित्र्याद्युपरिसंख्यागणनेव हास्या किं न स्थात् ? उपहसनीयैव भवेदिति भावः । यथा संख्यागणनायामाचा संख्यैकाख्या मूळसंख्या भवति, यथा चैकसंख्यया ऋमश उपर्युपरि पूरणेनैव सङ्गलनमपि शक्यं भवति, यथा चेदशीमेकसंख्यां हित्वा गणनैवाशक्योपहसनीया च तथा वर्तमानं हित्वा न केवलं भूतादिकालचलनमशक्यं, किं तु गणनाया एकसंख्येव कालगतेर्वर्तमानमेव सर्वत्र खरूप-मिलर्थः । तस्माद्वर्तमानमयः काल इति सिद्धम् । एवं नित्यवर्तमानस्वरूपं कालात्मनावस्थितं सद्रह्मेति द्योतने मणिगणस्य सूत्रमिव चलतः कालस्य वर्तमानं ब्रह्मेति तत्त्व मवधार्यम् ।

नान

TIF

प्रति

का

वि

क

चि

F

T

अतीतवृत्तेरनागतवृत्तेश्चान्तरं वर्तमानमग्रयया जागरूक्य धिया पश्यन्नविच्छिन्नविज्ञानधारायां वृत्त्यन्तरमखण्डवर्तमानं प्रज्ञानघनं ब्रह्मैवात्मनि साक्षात्कुरुत इति काळतत्त्वानुसन्धानद्वार खरूपनिष्ठा प्रदर्शिता।

(अ)—अथ शरीरमेवाहमिति देहात्मबुद्भयेव देशकालाव-च्छिन्नत्वमस्माकं देशकालावच्छिन्नस्यासम्प्रत्ययाश्रयस्याखण्डात्मनः खरूपमेवास्माकं परमार्थसत्यमिति ज्ञाते, कथमस्माकं देशकाला-वस्थितत्वं आपद्यत इति स्पष्टं स्यादित्याह क भातीति।

### क भाति दिकालकथा विनास्मान् दिकाललीलेह वपुर्वयं चेत्। न कापि भामो न कदापि भामो वयं तु सर्वत्र सदा च भामः ॥१८॥

(भा)—अस्मान्विना द्रष्टारं विषयिणमन्तरेण दिकाल-कथा दिशः देशस्य कालस्य च कथा व्यवहारः क भाति ? न भातीत्यर्थः । द्रष्टुर्विषयिणश्चिद्रपत्वात् चितो मनोमयत्वेन विजृम्भणे देशात्मना कालात्मना चावस्थानं सिद्धं भवति । ं द्योतनेन ह्येति तत्त्व-

गिरूक्या डवर्तमानं धानद्वारा

कालाव-ण्डात्मनः

शकाला-

१८॥

काल-। ति ? । यत्वेन त्रति । गागरूपसीकार्यपारिविचित्रशक्तिमत्त्वं चितः स्वतः सिद्धमभ्युप-गम्यमिति "सर्वमप्यभवत्स एकः" इति शास्त्रारम्भश्लोके प्रतिपादितमिह स्मारयामः । देशं विना नानाकारस्यासिद्धेः कालं विना चलनस्यैवाशक्यत्वाच्च देशकालात्मना चित्स्वरूपस्य विभानं चितो मनोमयत्वं साध्यतीति द्रष्टव्यम् । यद्यपि देशः कालो वा चिच्छक्तेर्विकार आकारिवशेषो वा भवति, तथापि चित्स्वरूपान्न पृथग्भावः कालस्य देशस्य वेति मन्तव्यम् । चिद्रूपन्नह्मणस्तच्छक्तेश्व दीपप्रभयोरिव तादात्म्यसम्बन्धात् । आह चाचार्य उमासहस्रे ।

"वाचैव शक्यते कर्तुं विभागः शक्तिवस्तुनोः। नानुभूत्या ततो द्वैतमनयोर्व्यावहारिकम्॥"

तस्माचित्खरूपस्यात्मनो मनोमयत्वे देशकालाविच्छन्नत्वं देहात्मबुद्धया भवति । देशकालविजृम्भितस्य मनोमयस्याश्रय-भूतमूलखरूपमेवास्मदादीनां परमार्थसत्यम् । तस्मादस्मान्विना दिकालकथैव नास्तीत्युपपन्नमेवेदं भाषितम्। तदेवाह स्पष्टं द्वितीय-पादेन । इह लोके, वयमस्मदादयो वपुश्चेत् शरीरमेव यदि स्याम, तर्हि दिकाललीला देशकालयोश्चिच्छक्तिविभूतिभूतयो-र्लीला विलासो भवति । दर्शिता युक्तिः । न कापि भामः अस्मन्मुलखरूपस्य देशाविच्छन्नत्वं नास्ति । न कदापि भामः तथा कालाविच्छन्नत्वं नास्ति । त किं त वयं सर्वत्र देशे सदा च

काले भामः, अस्मत्सत्यखरूपस्य देशकाळात्मकत्वसिद्धेरस्माकं सर्वत्र सदा च सत्ता।

देशकालाभ्यामविच्छन्नत्वे मनोमयत्वं, अनविच्छन्नत्वे मनो-मूलखरूपत्वमित्युभयथा चिदात्मतद्विलासप्रतिपादनात् एकस्यैव सतः पुरुषस्य सकलिन्कलप्रकाराभ्यां ग्रहणं स्मारितं भवति ।

(अ)—अज्ञविज्ञयोरनुभवे भेदमाह, देहात्मभावे इति ।

देहात्मभावे ज्ञजडो समाना-वेकस्य देहे हृदि दीप्त आत्मा। आक्रम्य देहं च जगच पूर्णः परस्य मेयं तनुमात्रमात्मा ॥ १९॥

(भा)—देहात्मभावे देह आत्मा इति भावस्तस्मिन्विषये ज्ञाडौ ज्ञः विद्वान् जडश्राविद्वांश्च समानौ तुल्यौ । देहात्मभावे द्वयोस्तुल्येऽपि भेदमाह । एकस्य ज्ञस्य विदुषः देहे शरीरे हृदि हृदये मूळस्थाने आत्मा परमः शरीरो भूत्वा दीप्तः अहमहमिति स्फरन् ज्वळितस्सन् देहं शरीरं जगच्च छोकं च आक्रम्य व्याप्य पूर्णः सर्वात्मको भवति । परस्य अन्यस्य जडस्याविदुषः मेयं मनसेन्द्रियैर्वा मातुं शक्यं तनुमात्रं शरीरमेव आत्मा भवति शरीर एवात्मानमनुभवत्यपकस्तस्माच्छरीरमेवाहमिति मन्यते । पको विद्वांस्तु न तथा । स तु शरीरात्पृथगहमिति शरीरस्यान्त-र्ह्दये निरन्तरं स्फरन् सर्वं शरीरमाक्रम्य सर्वं जगच्च व्याप्य

पूर्णोऽ एवमङ् मनोवि तत्रेदं णार्थ तदेव ज्ञानं एकेरि भावो

> विशे स्तुल

> > 4

कत्वसिद्धेरस्माकं

च्छन्नत्वे मनो-नात् एकस्यैव रितं भवति ।

त्मा ।

॥ १९॥
वस्तस्मिन्वषये
। देहात्मभावे
हे शरीरे हृदि
अहमहमिति
क्रम्य व्याप्य
विदुषः मेयं
मा भवति

मन्यते ।

शरीरस्यान्त-

गच व्याप्य

पूर्णीऽहमित्यनुभूत्या विलसन्नखण्डं सदेव खशरीरं मन्यते । एवमज्ञविज्ञयोर्भेदः अनुभवखरूपः, न तु तत्त्वविचारपृष्पितः मनोनिश्चयखरूप इत्युक्तं भवति । विज्ञस्य सर्वात्मकं सदेवात्मा । तत्रेदं शरीरमप्यन्तर्भवति । अज्ञस्य शरीरमात्रमात्मेति संक्षेपे-णार्थः । अपक्रस्य प्रहणसामर्थ्यलोपात्तस्य ज्ञानमपूर्णं भवति । तदेव पूर्णं सत्यमिति प्रतीतिरेव मिथ्याज्ञानम् । न तु तदपूर्णं ज्ञानमेव मिथ्येति वाच्यम् । अपक्रस्य खशरीर एवात्मानुभवः, पक्रस्य सर्वशरीरभूते जगति चात्मानुभवो न केवलं खशरीर एवेति प्रकारान्तरेण वक्तुं युक्तम् । अस्य श्लोकस्य गम्भीरो भावोऽस्माभिर्भूमिकायां प्रपश्चित इत्यत्रैतावता विरमामः ।

(अ)—एवं व्यष्टिशरीरमुद्दिश्याज्ञविज्ञयोर्देहात्मभावे तुल्यता विशेषश्च प्रपश्चितौ । अथ समष्टिशरीरं जगद्धिकृत्य तयोरुभयो-स्तुल्यत्वं भेदश्चोच्येते । अज्ञस्येति ।

अज्ञस्य विज्ञस्य च विश्वमस्ति
पूर्वस्य दृश्यं जगदेव सत्यम् ।
परस्य दृश्याश्रयभूतमेकं
सत्यं प्रपूर्णं प्रविभात्यरूपम् ॥ २०॥

(भा) — अज्ञस्याविदुषोऽपकात्मन इत्यर्थः ; विज्ञस्य विदुषः पकात्मनश्च द्वयोरिप विश्वमस्ति द्वाभ्यामिप जगदस्तित्वेन गृह्यते । पूर्वस्य अज्ञस्य म्लमजानतो दृश्यं चक्षुर्प्राह्यं नाम-रूपात्मकं जगदेव सत्यं परमार्थतत्त्वं भवति । जगतो मूलखरूपं स न गृह्यातीत्यर्थः । दृश्यमानमेव परमार्थत्वेन गृह्यात्यपकात्मा स्थूलधीः । पक्रस्तु न तथा, परस्य विज्ञस्य पक्षात्मनः, दृश्या-श्रयभूतं दृश्यस्य नामरूपात्मकस्य जगत आश्रयभूतमाधारमेक-मद्वितीयं प्रपूर्णमभिन्नं सर्वव्यापि सत्यं अरूपं रूपवर्जितं सत् प्रविभाति प्रकर्षण विशेषण च स्वयं प्रकाशते । विज्ञस्यापि विश्वमस्तीत्युक्तत्वाद्विश्वस्मिन्ननुस्यूतमरूपं ब्रह्म च विज्ञस्य भातीति भावो बोध्यः । समूलं ज्ञानं विदुषो निर्मूलं स्थूलं ज्ञानं पाक्षिकमपूर्णमविदुषो ज्ञानमित्यर्थः । पूर्वश्लोक इवात्रापि जगज्ज्ञानस्यापूर्णसत्यत्वं प्राह्मम् । न मिथ्यात्वम् । इदमुपक्रमे भूमिकायां सविस्तरमुपपादितम् ।

(अ)—अथ दैवपुरुषकारवादमनवस्थितमवलोक्य, उभयो-रप्येकमूल्त्वमुक्त्वा तद्विदुषां दैवपुरुषकाराभ्यां अबाधितत्वमाह विधेरिति ।

विधेः प्रयत्नस्य च कोऽपि वाद-स्तयोर्द्वयोर्मूलमजानतां स्यात्। विधेः प्रयत्नस्य च मूलवस्तु सञ्जानतां नैव विधिर्न यत्नः॥२१॥

(भा)— वाच्यस्य वै व्यवस्थितो मजानतां प्रयत्नस्य सञ्जानतां यतः पुरुष

सर्वं प्रयत्नोऽपि फलं विधि इति पुरुष नवस्थित

मित्युपदि अत्रेत तन्त्रः । स्वतन्त्रंम

> आत्मनी मात्माऽऽ

विचाराव

(34

दृश्यं चक्षुप्रिद्धां नाम-वित । जगतो मूळखरूपं मार्थत्वेन गृह्धात्यपकात्मा स्य पकात्मनः, दृश्या-आश्रयभूतमाधारमेक-अरूपं रूपवर्जितं सत् प्रकाशते । विज्ञस्यापि वह्म च विज्ञस्य भातीति निर्मूळं स्थूळं ज्ञानं पूर्वश्लोक इवात्रापि ध्यात्वम् । इदमुपक्रमे

थतमवलोक्य, उभयो-प्रभ्यां अबाधितत्वमाह

वाद-ां स्यात् । त

यतः ॥२१॥

(भा)—विधेर्जन्मान्तरीयकर्मपाकरूपस्य प्रारब्धादृष्टादिपद-वाच्यस्य दैवस्य, प्रयत्नस्य पुरुषकारस्य च कोऽपि वादोऽ-व्यवस्थितो विवादः तयोर्द्वयोः दैवपुरुषकारयोः मूलं जन्मस्थान-मजानतां अविदितवतां पण्डितंमन्यानां स्थाद्भवेत् । विधेर्दैवस्य प्रयत्नस्य च पुरुषकारस्य च मूलवस्तु कारणभूतं खरूपं सञ्जानतां सम्यग्विदितवतां पुरुषाणां विधिर्नेव बाधको भवति । यतः पुरुषकारोऽपि न बाधको भवति ।

सर्वं दैवकृतं न केवलमस्माभिरनुभूयमानं फलं कियमाणः प्रयत्नोऽपि विधिप्रेरित एव, इति वादे पूर्वकृतस्य पुरुषकारस्य फलं विधिरूपं प्रवर्तते, विधिना च प्रेरितः पुरुषकारः सम्भवति, इति पुरुषकारात्पूर्वं विधिः विधेः पूर्वं पुरुषकारः इत्यन्योन्याश्रयानविश्वतत्वादुभयोर्मूलं किमप्युभयविलक्षणं स्यात् तदन्वेषणीय-मित्युपदिष्टम्।

अत्रेदमवगन्तव्यम् । विधिप्रयत्नावस्नतन्त्रौ । विधिः प्रयत्नपर-तन्त्रः । प्रयत्नश्चेच्छाधीनः । इच्छा त्वहङ्कारसहचारिणी कर्मकर्तुः स्नतन्त्रंमन्यस्य जीवस्य । जीवस्य स्नातन्त्र्यं जीवव्यक्तचाश्रयभूत आत्मनीश्वरे । एवं दैवपुरुषकारयोरात्मपरतन्त्रत्वादुभयोर्मू हु-मात्माऽऽन्वेषणीयत्वेन प्रतिपादितः । भूमिकायां पुरुषकार-विचारावसरे चेदं सविस्तरमुपपादितम् ।

(अ)—आत्मज्ञानं निष्ठाखरूपमित्याह, यदीशितुरिति ।

# यदीशितुर्वीक्षणमीक्षितारं अवीक्ष्य तन्मानसिकेक्षणं स्यात् । न द्रष्टुरन्यः परमो हि तस्य वीक्षा स्वमूले प्रविलीय निष्ठा ॥२२॥

साक्ष

भावे

इति

आत्य

ईशे

नासि

मुद्धा

आत्म

साक्ष

भवन

ईश्वर

भर्वा

नेह

दात्य

ईक्षितारं द्रष्टारं अवीक्ष्य अद्युः, ईशितुरीश्वरस्य (कर्मणि षष्टी) यद्वीक्षणं दर्शनं भवति तन्मानसिकेक्षणं मनोमयं दर्शनं स्यात् । न तत्स्वरूपसाक्षात्करणं भवति । आत्मबोधं विना नेश्वरबोधः । ब्रह्मण एव हृद्यात्मरूपेण भानं ज्ञापयितुमात्मा द्रष्टा प्रथमं ज्ञातव्य इत्युक्तम् । द्रष्टरि ज्ञाते द्रष्टुर्म्लस्वरूप-मीश्वर एवेत्यवगम्यते । अत एवात्मनो मनोमयत्वे यदीशदर्शनं भवति तन्मनोमयमेव दर्शनम् । आत्मनो मनोम्ले सहजखरूपे सिद्धे यदीशदर्शनं भवति तदात्मखरूपमेव भवतीति हेतुमाह । हि यस्माद्धेतोर्द्रष्टुः परमः अन्यो नेति पृथग्वाक्यम् । द्रष्टु-जींबाद् विषयिणः परम ईशोऽन्यो भिन्नो न भवति । तस्माद् जीवपरमयोश्चित्स्वरूपत्वेनाभेदात् द्रष्टुर्जीवाख्यस्य स्वबोधं विना परमस्य यथार्थदर्शनं न भवति । तर्हि दर्शनं किं लक्षणिमत्याह । तस्य वीक्षा स्वमूले प्रविलीय निष्ठा भवतीति वाक्यम् । तस्यात्मनो वीक्षा दर्शनं स्वमूले मनोमयस्यात्मनो द्रष्टुर्म्लाश्रये प्रविलीय स्वयमदर्शनं गत्वा या निष्ठा सा सहजा स्थितिर्भवति ।

त्रणं स्यात् । य

ा निष्ठा ॥२२॥

रोतुरीश्वरस्य (कर्मणि सणं मनोमयं दर्शनं । आत्मबोधं विना गानं ज्ञापयितुमात्मा ाते द्रष्टुर्म्लखरूप-मयत्वे यदीशदर्शनं ोमूले सहजखरूपे वतीति हेतुमाह । थग्वाक्यम् । द्रष्टु-भवति । तस्माद् य खबोधं विना लक्षणमित्याह । गिति वाक्यम् । मनो द्रष्टुर्म्लाश्रये ना स्थितिभवति ।

(अ)—आत्मदर्शनस्वरूपमाह आत्मानमीक्षेतेति ।

आत्मानमीक्षेत परं प्रपश्ये-दित्यागमोक्तेः सुलभो न भावः । नात्मैव दृश्यो यदि का कथेशे खयं तद्शीभवनं तदीक्षा ॥ २३ ॥

(भा)—आत्मानमीक्षेत आत्मा द्रष्टव्यः परं प्रपद्येत् ईश्वरः साक्षात्कर्तव्यः इत्यागमोक्तेः अनुभूतिमतामाप्तानां वाक्यस्य भावो न सुलभः तात्पर्यं दुरवगाहमित्यर्थः। कथं दुरवगाहो भाव इति दर्शयति । आत्मैव न दक्यो यदि, ईशे का कथा ? आत्मा द्रष्टेव न दृश्यो यदि विषयत्वेन गोचरो न भवति यदि, ईरो विषयसप्तमी, ईश्वरस्य दर्शनविषयत्वं प्रति कथनस्यैवावकाशो नास्ति । अथात्मदर्शनपरदर्शनागमोक्तेर्दर्शनपदस्यैव छक्ष्यं भाव-मुद्धाटियतुमाह स्वयं तद्त्रीभवनं तदीक्षा इति । स्वयं प्रकृत आत्मा शरीरो जीवाख्यो द्रष्टा विषयी सम्बन्धित्वेनाध्याहार्यः। तस्य साक्षात् तद्वीभवनं भवतेर्ह्युट् भवनं अनन्नं अन्नं सम्पद्यमानं भवनमन्त्रीभवनं तस्येश्वरस्यान्त्रीभवनं आहारीभाव एव तदीक्षा ईश्वरसाक्षात्कारः । ईश्वरं दिदक्षमाणो जीवस्तस्याहारो भोग्यो भवति । एवं गृहीतुर्भोक्तुरीशस्य प्राह्यो जीवो भोग्यो भवति । नेह द्वैतापत्तिः । चित्खरूपे जीवस्येश्वरेण सह सायुज्याख्यता-दात्म्यसिद्धेः । न वेदमात्मदर्शन-व्याख्यानं सहजात्मनिष्ठा-

प्रतिपादकेन पूर्वोक्तेन सद्दर्शनस्र रूपेण विरुद्ध यते । निष्ठा- (भा सायुज्ययोरभेदोऽन्यत्र विचारितः। **ब्र**वीति

(अ)—ईश्वरदर्शनखरूपमुक्तम् । अथात्मदर्शनान्न भिद्यते नासिम परदर्शनमिति विवृणोति धिये प्रकाशमिति ।

धिये प्रकाशं परमो वितीर्थ स्वयं धियोऽन्तः प्रविभाति ग्रप्तः । धियं परावर्त्य धियोऽन्तरेऽत्र संयोजनान्नेश्वरदृष्टिरन्या ॥ २४ ॥

(भा)—परम ईश्वरो धिये बुद्धयै प्रकाशं वितीर्य दत्त्वा स्वयमीश्वरो धियो बुद्धेरन्तर्गुप्तो गूढोऽगोचरः सन् धिय इति शेषः । प्रविभाति विलसति । धियं बुद्धं परावर्त्य बहिर्गतामहं-धियमन्तर्नेतुं निवर्त्य धियोऽहंधियः अत्र हद्यन्तरे संयोजनात् वियोजनानिवर्त्य मूळस्थाने यत्संयोजनं तस्मादीश्वरदृष्टिरन्या . न भिन्ना न भवति ।

(अ) — अहंधियः स्वरूपं विचारयति त्रिभिः श्लोकैः।

न वक्ति देहोऽहमिति प्रसुप्तौ न कोऽपि नाभूवमिति प्रवक्ति। यत्रोदिते सर्वमुदेति तस्य धियाऽहमः शोधय जनमदेशम्॥ भावः। मुद्ति भावस्य बुद्धया

शरीरवि

व्यापा

सद्

द्वयते । निष्ठा-

दर्शनान भिद्यते

ने गुप्तः।

11 28 11

वितीर्य दत्त्वा सन् धिय इति विहिर्गतामहं-रे संयोजनात्

श्चरदृष्टिरन्या

श्लोकै:।

कि।

शम्॥

(भा) — न विक्त देह इति । देहः शरीरमहमिति न विक्त विवास निर्मा निर्माय नाभूवं नासमिति न कोऽपि प्रविक्त न कस्यापि नासमिति मित्र भवित । शरीरिविळक्षणः कोऽपि निद्राजागरणयोरिविशेषेणानुगतोऽहमस्भीति भावः । यत्र यस्मित्रहमाख्ये भावे उदिते उद्गते प्रवृत्ते सर्व मुदेति मानसेन्द्रियगोचरं भवित । तस्याहमोऽहंप्रस्थयस्याहं-भावस्य वा जनमदेशं धिया शोधय उत्पत्तिस्थानं सृक्ष्मया बुद्ध्या परीक्षस्य । अत्रायमाचार्यस्य क्षोको भवित ।

"अहमिति स्मृतिः क नु विभासते। इदमनुस्मरन् महति छीयते॥"

(अ)—एवमहङ्कारस्य सर्वव्यवहारज्ञानहेतुत्वमुक्त्वा तस्य व्यापारभेदैर्नामान्तराण्याहोत्तरश्लोकेन देहो न जानातीति ।

देहो न जानाति सतो न जनम देहप्रमाणोऽन्य उदेति मध्ये। अहंकृतिग्रन्थिविबन्धसूक्ष्म-शरीरचेतोभवजीवनामा ॥ २६॥

(भा)—देहो न जानाति जडत्वात्। सतो न जन्म सद्दस्तुनश्चिद्धनत्वान्नोत्पत्तिः। तथापि कथमस्मदादीनां व्यवहारः ? आह । मध्ये उभयोर्मध्ये अनुद्यस्य सिचदात्मनो जडस देहस्य चेत्सर्थः । अन्य उभयविलक्षणो देहप्रमाणो देहः प्रमाण् यस्य सः यावान्देहस्तावानित्सर्थः, उदेति जायते कोऽयमुदेति के वास्य व्यापारा इति द्योतियतुं अस्य विविधानि नामान्याह अहंकृतिग्रन्थिविवन्धसूक्ष्मश्ररीरचेतोभवजीवनामा अहङ् कृतिरहङ्कारः, प्रन्थिश्चिज्जडयोप्रन्थिः विबन्धः मोक्षप्रतिद्वन्द्वी, सूक्ष्म-शरीरं सूक्ष्मं शरीरं, चेतो मनः, भवः संसारः, जीवः प्राणात्मा च नामानि यस्य सः । अन्य उदेतीति पूर्वेणान्वयः।

अहङ्कारः-चिदात्मनः सर्वव्यापकत्वेऽप्ययं जडचेतनमध्यवर्ति त्वात् उभयसंबन्धी यावदेहमभिमानेन व्याप्तवानित्यर्थः ।

पूर्वशास्त्रेभ्यो विस्रक्षणिमदमुक्तं, यज्जडचेतनमध्योदितमहङ्कार-मर्थान्तरेषु प्रसिद्धैः पदैरभिधत्ते । अत्र देहात्मनोर्मध्येऽहंपदार्थ-स्याभासमानत्वादहंकृतिनामोपपद्यते । देहात्मबन्धकत्वात् चिज्जड-प्रन्थिः ; अत एव विबन्धः ।

स्थूछस्य देहस्य कारणस्यात्मनश्च मध्यगतत्वात् सृक्ष्मपद-व्यवहार्यं, देहमाश्रित्य देहव्यापारवत्त्वाच्छरीरत्वमिति हेतोः सृक्ष्मशरीरमिति नाम ।

मनःप्राणात्मकस्य सूक्ष्मशरीरस्य मनःप्रधानत्वात् मनः । प्राणव्यापारवत्त्वाज्जीवः । अनवस्थित-जन्मनिधनरूप-परिभ्रमणात् संसारः । वक्तव्य मन्यत्पूर्वमेव विचारितम् ।

(अ)—अहङ्कारविलासमाह रूपोद्भव इति ।

(भा

यस्य स स्थितिर्थ सः । ध रूपाणि विरूप णानि, पिशान

स्वस्यैव प्रवृत्ते स्याहङ्ग

सृक्ष्मश

स्थिति

3

जीवन

रूपोद्भवो रूपतिप्रतिष्ठो रूपाशनो धृतगृहीतरूपः । खयं विरूपः खविचारकाले धावत्यहङ्कारपिशाच एषः ॥ २७॥

(भा) — रूपोद्भवः रूपेषु सृक्ष्मेषु स्थूलेषु वा उद्भवो जन्म यस्य सः, रूपतिप्रतिष्ठः रूपाणां तितषु समुदायेषु प्रतिष्ठा स्थितिर्यस्य सः, रूपाञानः रूपाण्यशनमाहारो जीवनसाधनं यस्य सः। धृतगृहीतरूपो धृतानि त्यक्तानि गृहीतानि स्वीकृतानि च रूपाणि येन सः। एकसमाद्रूपादन्यद्रूपमुपैत्यालम्बनार्थम्। स्वयं विरूपः, यद्यप्यस्याहङ्कारस्य रूपाण्येव जन्मजीवनादिचेष्टारम्भणानि, तथाप्ययं रूपशृत्य एवेत्यर्थः। तादृश एषोऽहङ्कार-पिशाचः अहङ्कार इति पिशाचः स्वविचारकाले धावति स्वस्येव आत्मनोऽहङ्कारभूतस्य विचारकाले कोऽहं रूपतत्त्वविचारे प्रवृत्ते धावति पलायते अदर्शनं गच्छति इत्यर्थः। चिदाभास-स्याहङ्कारस्य चिदात्ममृलत्वेऽपि विषयग्रासाय सन्ततचरत्प्राणग्रस्त-सूक्ष्मशरीरेण तादात्म्यंसंबन्धादस्य चञ्चलत्वं रूपे रूपे जन्म-स्थितिनाशाश्च भवन्ति।

अहङ्कार एव जीव इति पूर्वश्लोके दर्शनात् अहङ्कारनाशा-जीवनाशो वक्तव्यः अहङ्कारलक्षणस्य जीवत्वस्य नाशो भवत्येव

ामध्यवर्ति -

नो जडस्य

हः प्रमाणं

ोऽयमुदेति

मान्याह ।

अहङ-

द्वी, सूक्ष्म-

णात्मा च,

तमहङ्कार-।ऽहंपदार्थ-त् चिज्जड-

सृक्ष्मपद-त हेतोः

मनः । रेभ्रमणात् न तु जीवब्यक्तेः । ब्यक्तिगतस्याहङ्कारस्य नाशे शुद्धाहम्भाव-स्फूर्तिरवगन्तब्या । पूर्वमुपन्यस्तमिदं विस्तरेण ।

(अ)—सर्वजयाय चतुरमुपायमाह भावे इति ।

#### भावेऽहमः सर्वमिदं विभाति लयेऽहमो नैव विभाति किञ्चित्। तस्मादहरूपमिदं समस्तं तन्मार्गणं सर्वजयाय मार्गः॥ २८॥

प्रा

(भा)—अहमो भावे । उक्तळक्षणेऽहंभावे सत्येवेदं सर्वं जगिद्धभाति प्रतिभाति । अहमो लये तस्मिन्नहंभावे लीने सित, किञ्चिनेव विभाति । न किमिप मूलखरूपाद्भेदभावेन हश्यते । तस्मादहंरूपिदं समस्तम् । अनेन कारणेन सर्वं जगदहंभाविकारात्मकमेव । तन्मार्गणं तस्याहमो मार्गणमन्वेषणं सर्वजयाय सर्वेषां सङ्गानां जयाय विधूननाय त्यागायत्यर्थः मार्गः साधनं भवति ।

अत्र "धिया सहोदेति" "शब्दादिरूपं" इति श्लोकद्वय-व्याख्या स्मर्तव्या ।

(अ)—अहं भावस्यान्वेषणेन छये सति निष्ठा सिद्धयतीत्याह सत्येति । भाव-

## सत्या स्थितिर्नाहमुदेति यत्र तच्चोदयस्थानगवेषणेन । विना न नइयेद्यदि तन्न नइयेत् स्वात्मैक्यरूपा कथमस्तु निष्टा ॥२९॥

(भा) — यत्र यस्यां स्थितावहं नोदेति, अहंधीनींद्रस्य प्रवर्तते, सा सत्या स्थितिभवति । अहंभावस्योदयात्प्राग्या स्थितिः सा तन्नाशात् परमपि वर्तत एवेति ग्राह्यम् । उदयात् प्राङ्नाशात्परं च सिद्धायाः स्थितरहंभावप्रवृत्तिकालेऽपि सत्ता वर्तमानाऽपि, अहंभावप्रवर्तनेनात्माभासस्याहङ्कारस्य न विदिता भवति । तस्मादवस्थात्रयवर्तिनी सा स्थितिरित्यवधेयम् ।

तचोदयस्थानगवेषणेन विना न नश्येत् तचाहं उदय-स्थानस्य जन्ममूळस्य गवेषणेन विनाऽन्वेषणमन्तरः। न नश्येत् न लीयेत, यदि तन्न नश्येत् तदहं यदि न लीयेत स्वात्मैक्य-रूपा निष्ठा कथमस्तु जीवपरयोरभेदात्मरूपा निष्ठा कथं भवतु ? न भवतीत्यर्थः।

(अ) — बहुप्रकारमन्वेषणमार्गमुपदिश्य, प्रकारान्तरेण हृदय-विद्यासारभूतं मज्जनाख्यं मार्गमाह कूपे यथेति ।

८ ॥

सर्व छीने भावेन

न सर्वं पन्वेषणं

येत्यर्थः

बिद्धय-

तीत्याह

BEFFE

## कूपे यथा गाढजले तथान्तनिमज्ज्य बुद्ध्या शितया नितान्तम् । प्राणं च वाचं च नियम्य चिन्वन् विन्देन्निजाहंकृतिमूलरूपम् ॥ ३०॥

(भा)—यथा गाढजले क्पेडगाधनीरे क्पे निमज्ज्य वाक्प्राणनियमनेन जलस्यान्तर्गत्वा तत्र नष्टं वस्तु गृह्णाति तथा नितान्तं अत्यन्तं शितया कुशाप्रया बुद्धचा धिया प्राणं वाचं च नियम्य उच्छ्वसितनिश्वसितवर्जं मौनी भूत्वा निजाहंकृतिम्लरूपं विन्देत् निजाहंकृतेः स्वीयाहङ्कारस्य मूलरूपं जन्मस्थानं प्राप्तुयात् । वाङ्नियमनेन मनोनियमनमिप लक्षितम् ।

यद्यपि मनोनियमनस्यैत्र शास्त्रेषु प्राधान्येनोपदेशो भवति, तथापि गाढजलिमज्जनदृष्टान्तानुरोधेन वाक्प्राणिनयमनोपदेशस्य खारस्यमवधेयम् । ननु मनोविजृम्भणस्य प्रतिबन्धने साधनभूतो वाङ्निरोधः, तस्मात्तियमेन मनोनियमनं किञ्चिद्भवतु । किमर्थं प्राणिनयमनम् ? उच्यते । शरीरे प्राणाधीनं हि मनः । क्षुत्पिपासाभोगेच्छामयस्य प्राणस्य विषयाकर्षणे, मनस्तं प्राण-मवशतयाऽनुयाति । तस्मात्प्राणस्य शोधनसंस्कारादिभिरावश्यकः परिपाकः प्राणरोधेन सम्पाद्यते । (अ मौनेन

गैनेन

Ţ

(म चिन्तने मनसा स्वरूपर स्यात्मन मङ्गमाह हम्। शास्त्रीय स्याङ्गं भवतीति शास्त्रज्ञा

शास्त्रज्ञा

नन्यथा

(अ)—वाक्प्राणिनयमनेन मज्जनाख्यं साधनमुक्तम् । अथ मौनेन मनसा विचाररूपमुपायान्तरमाह मौनेनेति ।

### मौनेन मजन्मनसा खमूल-चर्चेव सत्यात्मविचारणं स्यात् । एषोऽहमेतन्न मम खरूप-मिति प्रमा सत्यविचारणाङ्गम् ॥३१॥

11

ज्य

ाति

या

त्वा

रस्य

मिप

ति,

गस्य

रूतो

1

1: 1

ाण-

यकः

20

(मा)—मोनेन निःशब्देन निश्चिन्तनेन दूरीकृतात्मेतर-चिन्तनेनेति यावत् । मज्जन्मनसा मज्जता अन्तर्गाहमानेन मनसा चेतसा क्रियमाणा स्वमूलचर्चा खस्यात्मनो मूलस्याश्रय-खरूपस्य चर्चा विचारणा सत्यात्मविचारणं स्थात् । सत्य-स्यात्मनो विचारणं भवति । ईदृशसत्यात्मविचारणस्योपायभूत-मङ्गमाह । एषोऽहं अयमात्मा द्रष्टा विषयी न कदापि दृश्योऽ-हम् । एतदिदं शरीरं न मम स्वरूपमिति प्रमाऽनुभवक्षमा शास्त्रीया बुद्धिः सत्यविचारणाङ्गम् सत्यस्यात्मनो विचारण-स्याङ्गं भवति । अनेन शास्त्रीयो दृग्दृश्यविवेको न कदापि ज्ञानं भवतीति गम्यते । शास्त्रज्ञानस्य किञ्चिदस्ति प्रयोजनमिति शास्त्रज्ञानं न निषद्भम् । किं तु जन्मान्तरे वा स्यात् शास्त्रज्ञानं, शास्त्रज्ञानमन्तरा नास्त्यात्मज्ञानमित्यात्मज्ञानं प्रति शास्त्रज्ञानस्या-नन्यथासिद्धसाधनत्वं त्वनिममतमवगन्तव्यम् । (अ)—जीवतो मुक्तस्यात्माभासस्याहङ्कारस्य नाशे तद्वय-क्त्याश्रयभूतपरमार्थस्वरूपव्यञ्जकशुद्धाहंवृत्तेः स्फुरणं प्रतिपादयति गवेषणात्प्राप्येति ।

## गवेषणात्प्राप्य हृद्दन्तरं तः त्पतेद्हन्ता परिभुग्नशीर्षा । अथाहमन्यत्स्फुरित प्रकृष्टं नाहंकृतिस्तत्परमेव पूर्णम् ॥ ३२॥

(भा)—अहन्ताऽहंभावो हृदन्तरं हृदयस्याग्तर्गवेषणा-दन्वेषणात्तन्म्लं प्राप्य लब्ध्वा, परिश्वप्रशीर्षा सती परिभुग्नं विनम्नं शीर्षं यस्याः सा उद्गत्य प्रवर्तितुमशक्या सती पतेत्। स्वम्लं गत्वा खरूपे विलयं याति। अथ तादृशाहङ्करविकार-विनाशानन्तरं प्रकृष्टमुत्तमं विकारशृत्यं शुद्धस्रूपमन्यद् विनष्टाहङ्कारादितरदहंरूपं स्पुरित, अहमहमिति नित्योदित-शुद्धवृत्तिस्फूर्तिरूपेण भाति।

अहंपदवाच्यार्थस्यात्माभासाहङ्कारस्य विनाशे कालत्रयेऽ-प्यनुगताऽऽहंपदस्य लक्ष्यार्थभूता शुद्धाहंवृत्तिर्मेघापायेंऽशुमानिव स्फुरति । इयं शुद्धाहंस्फूर्तिः "हृदयकुह्रसध्ये" इति श्लोके रमणगीतायामाख्याता ।

(अ) — जीवन्मुक्तस्य चर्या दुरवगमेत्याह अहंकृतिमिति ।

्य-

गति

णा-

भुग्नं

त्।

यद्

देत-

येऽ-

निव

श्लोके

1

अहंकृतिं यो लसति ग्रिसत्वा किं तस्य कार्य परिशिष्टमस्ति । किञ्चिद्विजानाति स नात्मनोऽन्य-त्तस्य स्थितिं भावियतुं क्षमः कः ॥

(मा)—यो जीवनेव मुक्तो महानुभावः पुरुषोऽहंकृतिमहङ्कारं ग्रिसत्वा खात्मिन भोग्यतया गृहीत्वा लस्मित भाति ।
तस्य जीवनमुक्तस्य परिशिष्टं कार्यं कर्तव्यशेषं किमस्ति १
नास्ति किमपीत्यर्थः । हेतुमाह । स प्रस्ताहङ्कार आत्मविलासी
आत्मनोऽन्यत्किञ्चिन्न विजानाति । आत्मनः पृथङ् न किमपि
विद्यते तस्य । "यस्मिन् सर्वाणि भूतान्यात्मैवाभूद्विजानत"
इति वाक्यस्यायं विषयः । तस्य स्थितिं लोकयात्रासु भावियतुं
मानसिककल्पनया चिन्तयितुं वा क्षमः कः १ न कोऽपि
शक्त इत्यर्थः ।

जीवत एव देहात्मबन्धान्मुक्तस्य पुरुषस्य हृदये निरन्तरं अहमहमिति ब्रह्मात्मभावस्फरणात् तस्याहङ्कार आत्मखरूपे विलयं गच्छति, तेन सह कर्तव्यधीश्च । अमेदाखण्डखरूपे मेदाभासान्पश्यतस्तस्य आत्मनोऽन्यिक्तमिप न भाति । तस्य स्वेच्छाया अनवकाशाद्वाह्यचर्यामाभ्यन्तरिक्षिति वाऽवगन्तुं बहि- मुंखेन मनसा न शक्यते ।

जीवनमुक्तस्य महिमा पूर्वमेवोक्तः।

(अ) — मतिदौर्बल्याद्विचारबाहुल्यमित्याह आह स्फुट-मिति।

#### आह स्फुटं तत्त्वमसीति वेद-स्तथाप्यसंप्राप्य परात्मनिष्ठाम् । भूयो विचारो मतिदुर्बछत्वं तत्सर्वदा स्वात्मतया हि भाति ॥

(भा)—वेदः श्वितस्तत्त्वमसीति तत्सत्यं स आत्मा त्वमसीति स्फुटमाह स्पष्टमुद्धोषयित, तथापि एवं स्पष्टे श्वितेऽपि परात्म-निष्ठां परिस्मिन्नात्मिनि निष्ठां सहजां स्थितिमसंप्राप्याळव्ध्वा भूयः पुनः क्रियमाणो विचारः सोऽहमात्मा नाहिमिदं शरीरिमित्यादि-तत्त्वानुसन्धानोपयोगी विचारः मितदुर्बलत्वं मनोदौर्बल्यं भवति । विचारियतुर्मनसो दौर्बल्यादेवेदशो मानसो विचारः सम्भवति । यदि दार्ड्यान्मनो निश्चळं भवति, अन्तर्निमज्ज्य वस्तु प्राप्तुं शक्नोति, तिर्हे खतःसिद्धं तद्वस्तु स्पष्टं भवतीत्याह । 'तत्सर्वदा खात्मतया हि भाति ' तत् तच्छव्दवाच्यं ब्रह्म सर्वदा काळत्रयेऽपि बन्धावस्थायामननुभूतमपि खात्मतया खस्यात्मभावेन भाति हि हृदि प्रकाशत एव । अकृतकं हि तदात्मखरूपम् । सततचञ्चळमानसावरणादेवात्मनोऽन्तर्भानस्यानुभवात्मकं ज्ञानं मनसि न गृह्यते ।

आ

आ

मां प्रवृत्त्वादे सत्ये प्रसा स्योप स्योप स्योप हिं।

सर्वा

अत्र मतिदुर्बछत्वं अपरिपक्षता । अछं पक्षस्य सकृदुपदेशः । आवृत्तिरसकृदुपदेशादपरिपक्षस्यावस्या भवति ।

(अ)—अथ द्रष्टुरात्मनः न कदापि दृश्यत्वं संभवतीति आत्मैकत्वं स्मारयति न वेद्गीति ॥

न वेद्म्यहं मामुत वेद्म्यहं मा-मिति प्रवादो मनुजस्य हास्यः। दृग्दृश्यभेदात्किमयं द्विधात्मा स्वात्मैकतायां हि धियां न भेदाः॥

(भा)—अहं मां न वेद्मि न जानामि, उताथवा अहं मां वेद्मि जानामि, इति मनुजस्य वादः तत्त्विचाराय प्रवृत्तस्य पुरुषस्य अहमात्मज्ञानी नाहमात्मज्ञानीत्येवंविधो विकल्पवादो हास्यः उपहसनीयः। कृतः ? ज्ञेय आत्मा ज्ञाताऽऽत्मेति सत्येत्रात्मद्वैविध्ये नाहमात्मानं जानाम्युत जानामीति वादस्य प्रसक्तिः। स्वात्मा त्वेक एवेत्यनुभवः सर्वेषाम्। तस्मादेवं वादस्य प्रसक्तिः। स्वात्मा त्वेक एवेत्यनुभवः सर्वेषाम्। तस्मादेवं वादस्य प्रसक्तिः। स्वात्मा त्वेक एवेत्यनुभवः सर्वेषाम्। तस्मादेवं वादस्य प्रतिस्तीयत्विमत्युत्तरार्धेनाह ह्यह्ययमेदात् हक् द्रष्टाऽत्मा, हश्य आत्मा इति भेदाद्यमात्मा कि हिधा भवति ? नेत्यर्थः। स्वात्मकतायां स्वात्मेक्ये धियामनुभवजन्यबुद्धीनां भेदो नास्ति हि। लोके सर्वस्यापि पुरुषस्य स्वात्मा एक एवानुगताहं वृत्तिस्वरूपः सर्वास्वस्थासु देशमेदे काल्मेदेऽपि अव्यभिचारेण विषयी

ज्ञातैव भवति । तस्माजीवस्यात्माभासस्य ज्ञातुस्तन्म्लात्मनश्चामेद उच्यते । "उद्धरेदात्मनात्मानम्" "आत्मानमात्मना विन्देत्" इत्यादिवाक्यानां ज्ञानस्यैव ज्ञानसाधनत्वं तात्पर्यम् ।

(अ)—यदि सहजसिद्धमात्मखरूपं कथं तर्हि तत्र निष्ठा न लम्यत इत्याह हृत्प्राप्येति ।

हत्प्राप्य सद्धामनिजस्वरूपे स्वभावसिद्धेऽनुपलभ्य निष्ठाम् । मायाविलासः सदसत्सरूप-विरूपनानैकमुखप्रवादाः ॥ ३६॥

(भा)—स्वभावसिद्धे सहजसिद्धे निजस्करेषे स्वात्म-स्वरूपे भासमानं सद्धाम सद्वस्तुनः स्थानभूतं हृत् हृदयं प्राप्य निष्ठां सहजात्मनिष्ठां अनुपलभ्याऽविदित्वा, सदसत्सरूप-विरूपनानैकमुखप्रवादाः किं सत् उतासत्, किं सरूपं उत विरूपं किं नाना उत्तैकमित्यादयो वादाः ये प्रवृत्तास्ते सर्वे मायाविलासः मायायाः सर्वेश्वरस्य चित्स्वरूपस्यापार-विचित्रशक्तेः सृष्टौ सृष्टौ मेदविधानाय ब्रह्माण्डे विक्षिप्तस्य पिण्डाण्डे स्वरूपावरकस्य मायाख्यस्य भ्रामकस्य वैभवस्य विल्रासः।

(अ) — आत्मलाम एव परमा सिद्धिरित्याह सिद्धस्येति।

सिद्धस्य वित्तिः सत एव सिद्धिः स्वप्नोपमानाः खळु सिद्धयोऽन्याः । स्वप्नः प्रबुद्धस्य कथं नु सत्यः सित स्थितः किं पुनरेति मायाम् ॥

(भा)—सिद्धस्य अकृतकस्य नित्यस्य सतः वित्तिः वेदनमेव सिद्धिः परमार्थसिद्धः । अन्या अणिमाद्याः सिद्धयः स्वभोपमानाः खलु स्वप्तः उपमानं सादृश्यं यासां ताः खल्विति निर्धारणे। प्रबुद्धस्य स्वापाज्ञातप्रबोधस्य स्वप्तः कथं नु सत्यः १ न सत्य इत्यर्थः । सति सत्ये स्वात्मनि स्थितो निष्ठितो मायां सत्यस्वरूपानुभूतिप्रतिबन्धिकां किं पुनरेति १ नैव गच्छतीत्यर्थः।

सत्यात्मस्थितिरेव परमा सिद्धिरनश्चरत्वात् । अन्याः सिद्धयो न सन्तीति न, ताः पामरबुद्धेरद्भुता अपि मुक्तस्य नाद्भुताः प्रतिभान्ति । यातायातानामनित्यानां तासामत एव स्वप्नोप-मानत्वम् । यद्यपि न पारम्यमासां सिद्धीनां, तथापि "जीव-न्मुक्तस्य कालेन भवेत्पाकः क्षणे क्षणे" इत्यादिभिर्भगवन्महर्षे-रुपदेशैर्मुक्तपुरुषस्य स्वभावतो भवन्ति सिद्धयः पाकानुसारत इत्यवगम्यते ।

(अ)—यावदेहात्मभावं सोहंभावनायाः किञ्चित्प्रयोजनमाह सोऽहं इति ।

## सोऽहंविचारो वपुरात्मभावे साहाय्यकारी परमार्गणस्य । स्वात्मैक्यसिद्धौ स पुनर्निरथीं यथा नरत्वप्रमितिर्नरस्य ॥ ३८ ॥

(भा)—वपुरात्मभावे वपुः शरीरं स्थूळं सूक्ष्मं वा, आत्मा इति भावेऽनुभवात्मके सत्येव सोऽहंविचारः सः पर आत्मा अहं जीत इति विचारो मनननिदिध्यासनरूपः सूक्ष्मो विचारः परमार्गणस्य परस्यात्मनो मार्गणस्यान्वेषणस्य साहाय्यकारी सहकारी भवति । पुनः किं तु सः सोऽहंविचारः स्वात्मैक्य-सिद्धौ खात्मन ऐक्यस्य अद्वितीयभावस्य सिद्धौ प्राप्तौ निर्थो निष्फलो भवति । यथा येन प्रकारेण नरस्य मनुष्यस्य नरत्वप्रमितिर्नरत्वस्य मनुष्यभावस्य प्रमितिर्ज्ञानं तथा स विचारो निरथीं भवति । लोके नरस्य नरत्वे सिद्धे नरोऽहं नरोऽहमिति न कोऽपि वदति । ज्ञाते अज्ञाते वा नरत्वे नरो नर एव मवति । नायं नरः किं तु पक्षी पशुर्वेति संशये प्राप्ते नायं पक्षी पशुर्वी भवति नर एवायमिति वचनं युक्तम् । तत्रापि नर एवायमिति वचनं सिद्धस्य नरत्वस्य ज्ञापकं भवति । न तु सिद्धं नरत्वं साधयति । एवं अहं ब्रह्मास्मीति वादस्य कियत्प्रयोजन-मिति प्रदर्शितम्।

स

ये

द्धेत

जीं सदे युत्त

विः

तुल

प्रज्ञानं ब्रह्म, अहं ब्रह्मास्मि, तत्त्वमिस, अयमात्मा ब्रह्म, सोऽहम्, एवमादिवाक्यानां तात्पर्यं भगवतो महर्षेः सुतरां सम्मतम् । किंत्विमानि वाक्यानि परमार्थिसिद्धान्तप्रतिपादकानि, नैषां वाचा कथन मनसां मननं वा उपासनं भवितुमर्हति । येन विना न भवत्यात्मलाभरूपा सिद्धिः तदुपासनम् । अन्य- द्यथाविवृतम् ।

(अ)—नित्यसिद्ध आत्मा सत्खरूप इति दशमदृष्टान्तेनाह द्वैतं विचार इति ।

#### हैतं विचारे परमार्थबोधे त्वहैतमित्येष न साधुवादः । गवेषणात्प्राग्दशमे विनष्टे पश्चाच लब्धे दशमत्वमेकम् ॥३९॥

(भा)—विचारे प्रवृत्ते तत्त्वान्वेषणकाले द्वैतं दग्दश्य-जीवेश्वरादि-द्वैतभाव एव सिद्धान्तः, परमार्थवोधे तु अद्वैतं सदेकमेवाद्वितीयमेव सिद्धान्त इति एप न साधुवादः नायं यक्तो वादः । अज्ञाते ज्ञाते वा सत्यं कालत्रयेऽपि सत्यमेव । तत्र दशमदृष्टान्तमाह गवेषणात्प्राक् अन्वेषणात्पूर्वं दशमे विनष्टेऽदर्शनं गते पश्चाह्यच्चे च दर्शनं गते च दशमत्व तुल्यमेकमेव । अदृष्टे दृष्टे च दशमः एक एव न वस्तुतो नष्टः, दश किल नदीमुत्तीर्णाः सर्वे सुखं तीरं गता वा न वेति ज्ञानाय गणयन्तः सर्वे खात्मानं विद्याय गणनेन दशमो नृष्ट इति भ्रान्ति किल जग्मुः । अनन्तरं पुनरात्मना सह गणनेन दशमोऽस्तीति सत्यज्ञानं किल प्रापुः। एषा दशमकथा।

(अ)—कर्तृत्वपरित्यागादेव कर्मनाश इत्याह करोमि इति ।

करोमि कर्मेति नरो विजानन् बाध्यो भवेत्कर्मफलं च भोक्तुम् । विचारधूता हृदि कर्तृता चेत् कर्मत्रयं नइयति सेव मुक्तिः ॥४०॥

(मा)—कर्म करोमीति विजानन्नरः पुरुषः कर्मफलं भोकुं बाध्यो भवेत् । ईश्वराज्ञगतश्च पृथगहं खतन्त्रो वर्ते इत्यहङ्कारं पुरुष्कृत्य प्रवर्तमानं कर्म कर्तारं अहङ्कारप्रस्तं पुरुषं कर्मफल्णोगे नियुङ्क्ते । तस्मात् कर्म बाधकं भवति । हृदि आत्मखरूपमानस्थाने कर्तृता विचारधूता चेत् सत्यात्मखरूपविचारेण दूरीकृता चेत् कर्मत्रयं आगामिसिश्चतप्रारब्धाख्यं नञ्चति ध्वस्तं भवति । सेव मुक्तिः । कर्मत्रयविनष्टिरेव मुक्तिरिति वचनेन कर्मेव बन्धः कर्मणो बाधकत्वमहङ्कारात्सिद्धम् । अहङ्कारपुरस्कृत-कर्मणामेव बाधकत्वादहङ्कारनाञ्चादात्मलामरूपा मुक्तिः फलति ।

बड़

भाव बन्ध स्फूर्ग

इति बन्ध

पक्ष

चि

गत्र

रूपे

(अ)—सत्यख्रूप्यात्मनो नास्ति बन्धो नापि मोक्ष इत्याह बद्धत्वभावे इति ।

#### बद्धत्वभावे सित मोक्षिचिन्ता बन्धस्तु कस्येति विचारणेन । सिद्धे स्वयं स्वात्मिन नित्यमुक्ते क बन्धचिन्ता क च मोक्षिचिन्ता ॥

(भा)—बद्धत्वभावे बद्धस्य भावो बद्धत्वं, अहं बद्ध इति भावस्तिस्मन् सित मोक्षचिन्ता भवित, मोक्षचिन्ताया अवकाशः। बन्धोऽस्तीति सत्यां धियां मोक्षधियोऽवकाशो भवित । 'बन्ध-स्फूर्तिसापेक्षा मुक्तिस्फूर्तिः'। अयं व्यवहारसिद्धो छौकिकः पक्षः। अथ खपक्षं दर्शयित तु इति। कस्य बन्ध इति कोऽयं बद्ध इति विचारणेन सूक्ष्मेणाध्यात्मविचारेण नित्यमुक्ते काछत्रयेऽपि बन्धवर्जिते स्वात्मिन मूलखरूपेऽखण्डात्मिन स्वयं सिद्धे साधन-निरपेक्षं भासमाने ब्रह्मणि छव्धे सित बन्धचिन्ता क? मोक्ष-चिन्ता क? बन्धमोक्षचिन्तयोरवकाश एव नास्ति। तयोः सूक्ष्मशरीराविच्छन्न -चिदाभासपदवाच्य-जीवापरपर्याय-अहङ्कार-गतत्वात्। तस्याहङ्कारस्यापि अस्थिरत्वादिचाराद्यनेकोपायास्तना-शार्थमेवोपदिष्टाः।

(अ)—अथ त्रिविधमुक्तेर्विछक्षणा परमार्थमुक्तिरहंधीनाश-रूपेत्याह रूपिणीति ।

## स्विण्यरूपिण्युभयात्मिका च मुक्तिस्त्रिरूपेति विदो वदन्ति । इदं त्रयं या विविनक्त्यहंधी-स्तस्याः प्रणाद्याः परमार्थमुक्तिः ॥

(मा)—रूपिणी अरूपिणी उभयात्मिका च मुक्तिस्नि-रूपा त्रिविधेति विदो वदन्ति । अत्र रूपिणी मुक्तिरित्यादौ मोक्षे जीवस्य रूपवत्त्वारूपवत्त्वोभयविधत्त्वानि विविधतानि । न तु रूपमस्याः अस्तीति रूपिणी, मुक्तिरेव रूपिणीति प्राह्यम् । शब्दसाधुत्वेऽप्यर्थासाधुत्वात् रूपिणी मुक्तिरित्यसङ्गतम् । मुक्ति-पदेन मुक्त एव छक्ष्यो प्राह्यः । मुक्तौ शरीरमस्ति नास्ति शरीरं उभयमप्युपपद्यत इति सशरीरशरीरोभयविधाख्य-त्रिप्रकारां मुक्ति-माद्यः । अस्तु नाम त्रैविध्यं मुक्तेः परमार्थमुक्तिस्तु एतद्विछक्षणे-त्युक्तरार्थेनाह । इदं त्रयं सरूपारूपोभयविधाख्यं मुक्तित्रयं याहंधीविविनिक्ति विविच्य गृह्याति तस्या अहंधियः प्रणाश उपसंहारः परमार्थमुक्तिः परमप्रयोजना सत्या मुक्तिः ।

मुक्तस्याशरीरत्वमेके बादरिप्रभृतयः, सशरीरत्वमन्ये जैमिनि-प्रभृतयः उभयविधत्वमन्ये बादरायणप्रभृतयश्च प्राहुः । मुक्त-रसशरीरोऽशरीरो वा स्यादुभयविधो वा स्यादेव । उक्तत्रैविध्य विछक्षणो न कोऽपि पुरुषो मुक्तो बद्धो वा भवितुमर्हति । नि

सिड सश नैव एव त्यार्ग पानु रेका शक्त " जीवन्मुक्तस्य कालेन तपसः परिपाकतः । "

" स्पर्शाभावोऽपि सिद्धः स्यादूपे सत्यपि कुत्रचित् ॥ "

"भूयश्च परिपाकेन रूपाभावोऽपि सिद्धचित । केवछं चिन्मयो भूत्वा स सिद्धो विहरिष्यति ॥"

र, गी. XIV. अ. श्लो. ९-१०

" सर्वेषु कामचारोऽस्य छोकेषु परिकौर्तितः । "

XIV. श्लो. १५

एवं मुक्तस्य त्रिविधस्थिति उपदिशतो भगवतो महर्षेः कथम-नभिमतो भवति सशरीरत्वादिवादः ?

उच्यते । उत्क्रान्तस्य अनुक्रान्तस्य वा पुरुषस्य खर्भाव-सिद्ध-तपःपरिपाकानुसारेण चिन्मयदेहवन्त्वादि सिद्धचर्थिप्, सशरीरत्वादीनि परिपाकसाधितानि बाह्यछक्षणानि मुक्तपुरुषस्य । नैव तानि मुक्तिखरूप प्रतिपादकानि भवन्तीति विवक्षा । अत एव महर्षिणा, इह जीवत एव वा उत्क्रम्य शिवविष्णुब्रह्मादि-त्यादिलोके वा मुक्तस्य अध्यात्मस्थितिर्नित्यसिद्धाखण्डात्मखरू-पानुभूतिरेकैवाविशेषेण सर्वत्र लोकेष्ववस्थासु चेति "मुक्ति-रेकविधैव स्यात् प्रज्ञानस्याविशेषतः" "अनुभूतौ न मेदोऽस्ति" "मुक्तलोकाश्च ते सर्वे विद्वन् भूम्यादिलोकवत् । चित्रवैभवया शक्त्या खरूपे परिकल्पिताः।" इति रमणगीतायां प्रतिपादितम् । अत्रापि सत्त्वरूपावस्थितिरेव परमा सिद्धिः परमा मुक्तिरिति

स्त्र-

ने ।

क्त-ारीरं कि-

तणे-त्रयं

ाश

नि-क्त-

वेध्य

भूय उपदिशन् भगवान्महर्षिः अहंधीनाश एव मोक्ष इति शास्त्रस्थान्ते प्रतिपादयति ।

मुक्तस्य सशरीरत्वादिविचारो मुमुक्षोः मोक्षसाधनं न भवतीति द्योतियतुं मुक्तित्रयं विविच्य विचारयन्त्या अहंधियः प्रणाश एव परमार्थमोक्ष इति भूयोऽपि मोक्षसाधनमहङ्कारविलयं स्मारियत्वा, परमार्थमोक्षोपदेशशास्त्रमिदं समापयति ।

#### सहर्शनं द्राविडवाङ्निबद्धं महर्षिणा श्रीरमणेन शुद्धम् । प्रबन्धमुत्कृष्टममत्येवाण्या-मनृद्य वासिष्ठमुनिव्येतानीत् ॥४३॥

(भा) वासिष्ठमुनिर्गणपितराचार्यः महर्षिणा श्रीरमणेन द्राविडवाङ्निबद्धं द्राविडवाचा मातृभाषया निबद्धं विरचितं शुद्धं पित्रत्रं उत्कृष्टं सद्द्र्शनं एतदाख्यं प्रबन्धं प्रन्थममर्त्यवाण्यां संस्कृतभाषायां अनृद्य अनुवादं कृत्वा व्यतानीद्विरचितवान् ।

सत्तत्त्वसारं सरलं द्धाना मुमुक्षुलोकाय मुदं द्दाना । अमानुषश्रीरमणीयवाणी-मयूखभित्तिर्मुनिवाग्विभाति ॥ ४४॥

(भा)-सत्तत्त्वसारं सत्तत्त्वस्य परमार्थसत्यस्य सारं सद्विद्योप-देशरूपं सरलं सुलभं यथा तथा द्धाना धारयमाणा, जरठ-पदसन्दर्भजिटळास्तार्किकयुक्तीर्दूरीकृत्य अकृत्रिम-निर्गळ-निसर्ग-सिद्धधारया हृदयंगमया शैल्या सद्भावतत्त्वस्य सारांशं साक्षात् प्रदर्शयन्तीत्यर्थः । तादशी मुनिवाग्विभातीत्यन्वयः । मुनिवाक् मुनेरध्यात्मनिष्ठस्य वासिष्ठमुनेरस्य सद्दर्शनशास्त्रस्य संस्कृतानुवाद-प्रन्थकारस्य गणपतेराचार्यस्य वाक् संस्कृतप्रन्थरूपेयं वाणी विभाति जयतीलर्थः। पुनः कीदशी मुनिवाक् ? मुमुक्षुलोकाय मुदं ददानेत्याह। मुमुक्षूणां देहात्मबन्धात् आत्मनो मोक्तुमिच्छूनां छोकाय सङ्घाय मुदं प्रीतिं ददाना वितरन्ती । यथेयं मुनिवाक् सिद्धात्मभावं प्रेप्सूनां प्रीतिपदा भवति न तथा केवलमध्यात्म-शास्त्रव्युतित्सूनाम् । एषां तु सूत्रभाष्यादयोऽद्वैत सिद्धयन्ताः सन्ति बहवो वादप्रन्थाः । सत्तत्त्वमारं सरळं दधानेति मुनिवाचं विशिष्य प्रन्थस्यास्य विषयसंबन्धकथनानन्तरं मुमुक्षुलोकाय मुदं ददानेति अधिकारिप्रयोजनप्रतिपादनपरं विशेषणं प्रायुक्ति ।

अथास्य शास्त्रस्य म्लप्रवक्तुर्महर्षेः श्रीरमणस्य संस्कृतानुवाद-प्रन्थकारस्य महाकवेश्व सिद्धं कमि दिव्यं संबन्धं प्रन्थगौरवं च गमियतुं पुनर्मुनिवाचं विशिनष्टि । अमानुषश्रीरमणीयवाणी-मयूखिनितः इति । मानुषस्येमाः मानुष्यो न मानुष्योऽमानुष्यः, श्रीरमणस्य महर्षेरिमा वाण्यो वाचस्ता एव मयूखाः रश्मयस्तेषां भित्तिराश्रयभूता मुनिवाक् । अत्रामानुष्यो वाण्यः अमानुषेति पुंबद्भावः । अमानुषीषु श्रीरमणसम्बन्धिनीषु वाणीषु मयूखत्वारी-पणात् श्रीरमणस्य महर्षेर्मयूखवद्भास्करस्थानीयत्वं, तिन्नर्गतानां मूळप्रन्थवाचां रिनस्थानीयत्वं, अनुवादकस्य वासिष्ठमुनेः वाचो मित्तिस्थानीयत्वं च विविच्य प्राह्मम् । यथा प्रसरन्तो रहमयो मित्तौ सङ्क्रम्य, भित्ति प्रकाशयन्तः खयं दर्शनीयाश्च भवन्ति । एवं महर्षेर्निर्गताः सच्चतारिंशदाख्यद्माविडप्रन्थरूपा वाग्विशेषा वासिष्ठमुनेः संस्कृतप्रन्थरूपायां वाचि सङ्क्रान्ताः सन्तस्तस्या मुनिवाचः सहजशोमां पुष्णन्तः खयं च दर्शनीयत्वं गता इति भावः । आश्रयभूतिमत्त्यादिपदार्थनिरपेक्षमेव खयं प्रकाश-मानानां मयूखानां न तथा दर्शनीयत्वं यथा भवति भित्त्यादि-पदार्थिश्रतानाम् । अनेन मूळदाविडप्रन्थस्य संस्कृतावतारे विशेषतः प्रयोजनमुक्तं भवति ।

4

H

इर

भरतखण्डस्यैकदेशे द्राविडवाक्सयपरिचयवतां मुमुक्षूणामेव मूळप्रन्थ उपयुक्तो भवति । संस्कृतवाक्सयस्याधिकदेशप्रचारित्वात् सर्वत्र भरतखण्डे मुमुक्षुलोकोपयोगी भवत्ययमनुवादप्रन्थ इति भावं दर्शयति भित्तिस्थानीयमुनिवाचि संक्रान्तानां मयूखस्थानीय-रमणीयवाचां दर्शनीयत्वगमक-मयूखप्राहि-भित्तिपदप्रयोगः ।

रमणीयवाड्मयूखाः मुनिवाग्भित्तौ दर्शनीया इत्युक्त्या संस्कृत-वाड्मयमर्यादामनुह्यङ्घय यथासाहित्यसमयावकाशं मूळप्रन्थ एव प्रतिश्लोकं प्रतिवाक्यं मुनिवाग्रूपे संस्कृतसद्दर्शनग्रन्थेऽवतीणीं न तु केवळं स्थूळतया म्ळप्रन्थस्य तात्पर्यं गृहीत्वा कृतोऽयमनुवाद इति प्राह्मम् ।

मानुषव्यक्तेर्भगवतः श्रीरमणस्य महर्षेः वाणीनां अमानुषत्वं नायुक्तं न वौपचारिकम् । यद्यौपचारिकं अमानुषत्वं तर्हि जीवन्मुक्तेश्वरयोरभेदभावेन भगवति रमण एवामानुषत्वोपचारौ वरं स्यात् । यदि नोपचरितं रमणीयवाणीष्वमानुषत्वं तर्हि मानुषा-न्निर्गतानां वाचां अमानुषत्वं कथं सिद्धचतीति माभूद्विचिकित्सा । द्विविधां वाचमुदाहरन्ति विज्ञाः । एका मनोगतान् भावा-न्विवृण्वाना मानुषसामान्यस्य विशेषधर्मभूता वाक् । इमामेव "वाङ्मे मनसि प्रतिष्ठिते "त्यौपनिषदाः प्राहुः । अन्या तु हृद्रता काचित् प्रेरणरूपा वाणी अनुभवदृष्टानि तत्त्वान्याख्यातुकामा मनोमयशब्दाकारपरिणामा "मनो मे वाचि प्रतिष्ठितम् ।" इत्यौपनिषदवाक्यस्य विषयभूता भवति ।

सेयं हृद्गता वाक् अतीन्द्रयानुभवदृष्टिम्ळत्वान्तिगमागमाप्त-वाक्य-शब्दप्रमाण-अपरपर्याय-दर्शनपदवाच्या प्रत्यक्षानुमानाभ्यां वळवत्तरं प्रमाणं भवतीत्येषा शब्दप्रामाण्ययुक्तिः "ऋचो अक्षरे परमे व्योमन्" "हृदा यत्तष्टान्मन्त्रानशंसन्" इत्येवंजातीयकै-र्मन्त्रवर्णेरभिव्यक्ता भवति ।

यद्यपौरुषेयत्वाद् वेदानां प्रामाण्यमुच्यते, तर्हि हार्दवाङ्मयत्व-मेवापौरुषेयत्वस्य स्वरूपमिति प्राह्मम् । एवमिहापि प्रन्थे श्रीरमणीयवाणीनाममानुषत्वं हार्दवाङ्मयस्य वेदस्येवापौरुषेयत्व-मिति प्राह्मम् ।

तस्मादस्य शास्त्रस्य हार्दानुभवदृष्टत्वात्प्रामाण्योत्कर्षद्योतकं रमणीयवाणीनाममानुषत्वकथनमिति ज्ञेयम् । अथेदशीरुत्तम-प्रामाण्यवतीः रमणीयवाणीः खवाचि यथायथमवतारयन्ननुवादको "मुनिवाचि महर्षेर्वाग्द्रष्टव्ये" ति खरसतावहेन प्रयोगेण खस्य तापसोत्तमेन महर्षिणा सह किमपि साजात्यं तदनुगृहीतत्वं चागमयत्।

अत्र रूपकमलङ्कारस्तेनानुप्राणितं वस्तु ।

एवमतिगभीराशयगर्भितं व्यङ्गचबहुलिमदं मुनिवाचो विशेषण-पदं प्रयुञ्जानस्य कवेर्वाण्यां मयूखत्वारोपणे लिङ्गव्यत्ययो न दोषाय । यदाह दण्डी—

> न लिङ्गवचने भिन्ने न हीनाधिकतापि वा । उपमा दूषणायालं यत्रोद्वेगो न धीमताम् ॥

ऋजुपदार्थप्रदर्शिनी गाढगतिका गम्यैक छक्ष्या कवेः कवितेयं पदपरिवृत्तिं न सहते।

एवं उमासहस्रेन्द्रसहस्रादिबहुसहस्रपद्यकान्यभिनवलोकोत्तर-स्तोत्रसाहित्यशैलीनिदर्शनभूतानि काव्यानि सृष्टवतः, यथार्थ-काव्यकण्ठोपनामघेयस्य महाकवेः, विश्वमीमांसादिप्रणेतुः शास्र-सागरस्य, चिराद्विनष्ट-नाममात्रावशिष्ट-मान्त्रवर्णिकदेवतादिरहस्य- प्रदर्शकसिद्धाञ्चनस्य, वेदार्थविचारवैज्ञानिक-जीवनस्य, जन्मसिद्ध-दिव्यावेशसमृद्धवाग्वीर्यविष्ठासस्य, अतिचित्रचारित्रस्य, महानु-भावस्य, भगवन्महर्षिरमणान्तेवासिष्ठोकालङ्कारस्य, भगवतो वासिष्ठमुनेर्गणपतेराचार्यस्य युक्तेयमनन्यसाध्या संस्कृतसद्दर्श-नानुवादप्रन्थरूपा वाणी विजयतेतराम् ॥

इति श्रीमहर्षिरमणभगवत्पादानुध्यात-श्रीभगवद्वासिष्ठगणपतिमुने-रन्तेवासिनो भारद्वाजस्य विश्वेश्वरसूनोः कपालिनः कृतिः सद्दर्शनभाष्यं समाप्तम् ॥

